
 

 

 

498 

  

 

                   Vol.8 No.1 2024 

 کا تہذیبی منظر نام اردو غزل  

 )معروف شعرا کے خصوصی مطالعہ کے ساتھ( 

THE CULTURAL LANDSCAPE OF URDU GHAZAL 

 
Uzma Noreen 

Lecturer G.C Women University Sialkot 

Dr. Nazia Younis 

Assistant Professor Urdu Department, National University of Modern 

Languages Islamabad 
Abstract 

Urdu Ghazal presents a subtle and complex form of love, in which human 

relationships, relationships with God, and the ephemeral nature of the world are described. Its 

cultural foundations are connected to the common culture of India and the traditions of 

Muslims, where Persian, Arabic, and Hindi influences have combined to give Urdu Ghazal a 

special artistic and cultural color. 

The art of composing Ghazal is very ancient in poetry, with its origins in 7th century 

Arabic poetry. Its spread in the Indian subcontinent in the 12th century due to the influence of 

saints and Sufis and the famous courts and gatherings of the dominant Islamic empire, and now 

this important type of poetry has some form in the local languages of South Asia and the 

Turkish language. Usually, a Ghazal consisted of five to fifteen lines, which did not need each 

other, but in an abstract way they added depth to the Ghazal and its meaning. Each line of the 

Ghazal is connected to a single theme and a single development. Their development is quite 

similar to the Petrarchan sonnet. Due to its captivating nature in terms of style and content, the 

Ghazal tradition remains effective in expressing its central themes of love and separation. 

Various researchers and poets have given their opinions regarding the definition and meaning 

of Ghazal. 

Key Words: Urdu Ghazal, culture of India, special artistic, saints and Sufis, Asia, 

Turkish. 

 

 کے اہم عناصر شمار کیے جاتے ہیں۔  ڈالا۔ عموماً تہذیب نے اپنا برابر حصہ م ادو غزل ہندو مسلم تہذیب کا مشترکہ بیانیہ ہے  جس میں ان دونوں  اقوا

 مذہب/عقیدہ/نظری  ۔۱

  :جغرافیہ/ماحول)آب و ہوا، نسل، ملک، سیاست اور پنداواری نظام( ۔۲

 تاریخی روایت/حافظہ/زماہ  ۔۳

 یب انھی عناصر

 

ذ
ٰ
ہ 

 

ت
 سے بنتی ہے۔ دوسری بات ی ہے کہ ان عناصر  کے ملاپ سے تہذیب کا ارتقا ہوتا ہے۔ غرض 

  جب برصغیر میں مسلمانوں  کی آمد ہوئی تو وہ انھیں ترک ایرانی پس منظر  کے ساتھ آئے۔ دوسرا ی کہ یہاں کے صرف تیس فی صد تک عوام نے 

 تک حکومت کی ۔اس وجہ سے  نوں نے یہاں آنے کے بعد زیادہ عرصہقوام ہندو  اور مسلمان  رہے۔ مسلمااسلام قبول کیا۔ یہی وجہ ہے کہ ہندوستان میں دو بڑی ا

دیگر مذاہب کے ماننے والوں پر بھی پڑے۔ اسی طرح دونوں طرف سے ایک دوسرے  کو  قبول کرنے کا سلسلہ جاری رہا۔    تھان کے  اثرات ہندوؤں  کے سار

 مطالعے  کا ذکر کریں یبی کی بحث تھی۔ یہاں ہم اردو غزل کے تہذ داغ بیل ڈالی۔ بہرحال ی تو تہذیب  کی  ؤ  کے اس عمل نے ہند مسلم تہذیبکشش اور کھنچا

اُن کا وہ شعر   گے۔ اردو کے اولین شعرا  میں شامل  امیر خسرو وہ پہلے شاعر ہیں جنھوں  نے نہ صرف فارسی بلکہ ہندی اور علاقائی زبانوں  میں شاعری کی۔ یہاں 

 نقل کیا جا  رہا ہے  



 

 

 

499 

  

 

                   Vol.8 No.1 2024 

 جس کا پہلا مصرعہ اردو دوسرا ہندی میں  ہے: 

بتیاں  بنائے  نیناں  دورائے  تغافل  مکن  مسکیں   زحالِ 

ہجراں  تاب  ہ ا ن  کہ 

 

 ھی
چ

لگائے  ہے  کا   و  
 ی
 ہ
لی
نہ  جاں  اے   ندارم 

 

 

(۱ ) 

 کا دین  یبقدیم ایرانی علامات ہندوستانی شعر و سخن پر بھی اپنے اثرات ڈالے۔ رستم و سہراب،جمشید، نوشیروان، اہرمن، یزدان سب  ایرانی تہذ 

یکتائی اور وحدت کا  حامی رہے جب ہیں۔ عربی و عجم کی اصطلاح  میں عرب کو بولنے والا  اور عجم یعنی ایرانیوں کو گونگا شمار  یا جاتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ عربی مسلمان  

 سطح پر  کثرت اپنائی۔ یہی وجہ ہے کہ تہذیبی کہ ایرانی چوں کہ عربوں کے حریف رہے  اس  لیے  انھو ں  نے یکتائی اور وحدت کی بجائے تنویت اور وحدت کی جگہ

کو الگ کیا تو غزل   وابستگی  اور وارستگی  کی ی خصوصیات اردو غزل کا حصہ بنیں۔ غزل کی ہئیت  بھی عربی قصیدے کی ہے۔البتہ ایرانیوں  نے قصیدے سے تشبیب

رچ بس گئی کہ دیگر اصناف کو منہ کی کھانی ٌپڑی ۔ یوں ی اردو شاعری  کی آبرو بن  گئی۔ جیسے رشید احمد   کے خدوخال نظر آئے اور پھر ی غزل اردو شاعری  میں ایسی  

 : صدیقی کا قول ہے

"میں اردو غزل کو شاعری کی آبرو  سمجھتا ہوں ۔البتہ ہمارے ہاں غزل میں بےراہ روی ملتی ۔ جی  

   (۲بھر  کے بےراہ روی۔")

ا س  اس طرح غزل میں بات دو مصرعوں میں  کو   مکمل ہوتی ہے۔   گئے۔ ساتھ ساتھ اس  علامات 

ے

اور کنای لازمی قرار دی  لیے اس  میں علامت 

   :دیکھیں سعربی کے الٹ معنی رائج ہو گئے۔ اس حوالے سے ایک اقتب 

تی  "غزل کی روایت ی ہے کہ اس  میں مکرو ریا  اور فریب جیسی تمام چیزوں سے شدید نفرت نظر آ

 ہے۔ اب ی دیکھ کر ہماری غزلوں کے اندر زاہد اور واعظ کا  کیا  مقام  ہے۔ نفاق سے نفرت نظر آتی

اور دھوم دھڑکے کی علامت  ہیں جس  ہے۔ ی سب کے سب اس  فریب، ریاکاری، ظاہر داری 

 ( ۳سے نفرت کا اظہار کیا  جا رہا ہے۔")

گیا ہے ۔   لیامنفرد حیثیت میں لیا گیا۔ اسی طرح ایک اور لفظ"رقیب"جو کہ عربی  سے ظ کو اس طرح اردو غزل میں لفظ"بت"اور"کافر"دونوں الفا

ا س  اور بہت ہی مشہور ہے۔ غز  اگرچہ عربی  میں  اردو میں ایک خاص شخص کی علامت  ہے  علامت کا ذخیرہ  بھی فارسی کے ل میں  کے معنی نگہبان کے ہیں  مگر 

کے ہاں تصوف  نے بھی اردو غزل میں جگہ  اور درد ؔ وغیرہ  سے لیا گیا۔ بعد میں میر تقی میرؔ اورفرخیؔ ، فردوسیؔ، حافظؔ، سعدیؔ نؔ ، مسعود سعد سلیم مشہور شعرا رودکیؔ

 : ۔ اس کے باوجود ان سے تصوف مضامین سرزد ہوتے رہتے تھے ۔ جیسےجو ناپسند کرتے تھے  ، جیسے کہ میرؔ  سے شعرا  تصوکپائی۔ اگرچہ بہت

وہ  ہے  عالم  عین  اب  کا،  اس  تھا  عین  عالم   آگے 

گیا  گیان  سب  میرا  یاں،  ہے  کثرت   ی  سے  وحدت   اس 

 

ہیں جانتے  مقصود  اپنا  کو  ہی  آپ   ہم 

سوائے   ہیں کساپنے  جانتے  موجود  کو    

 

آ میں  دیکھ   جگ  اُدھر  ادھر   کر 

آیا   ہیتو   دیکھ   نظر   جدھر 

 

دراز  طمع  دستِ  کریں  کیا  کے  کس   آگے 

ہاتھ دھرے   وہ  دھرے  سرہانے  ہے  گیا   سو 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

(۴ ) 



 

 

 

500 

  

 

                   Vol.8 No.1 2024 

 

 ہے۔ اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ تصوف صرف فلسفہ نہیں بلکہ زندگی گزارنے  کا  روی ہے۔ البتہ میرؔ کے ہاں  تصوف کے مضامین کا انداز جداگانہ

   :مثلاً ایک جگہ وہ مجنوں کو  صحرائی کہہ کر رد کر دیتے ہیں اور خود کو شہری کہہ کر خود کو افضل قرار دیا ہے

کیا ہیں  عاشق  شعری  تو  دونوہم  ان  نسبت  سے    ں 

سے  صحرائی  اک  مجنوں  ہی  کو  آدم  ایک  فرہاد   ہے 

 

 

 

(۵ ) 

 ایک اور جگہ ایسے لکھتے ہیں  کہ تصوف کا گمان  بھی نہیں ہوتا:

لیا  نام  نے  کسو  جب  ترا  آگے   ہمارے 

لیا  تھام  تھام  نے  ہم  کو  زدہ  ستم   دل 

 

 

 (۶) 

ں کو بھی اس کے بعد غزل میں ایہام گوئی نے جڑ پکڑ لی۔ یعنی معیار فارسی ہی تھا۔ اس  طرح غزل میں فارسی  کے ساتھ ساتھ ہندی اور بھاسنا زبانو

لبی  اور شمیم کاشمیری تہذیب کا  شامل کیا  گیا۔ علم و بیان و بدیع کے زیرِ اثر شعرا کے ہاں ذومعنی الفاظ کے استعمال  نے ایہام گوئی کو فروغ دیا۔ یوں بقول جمیل جا

معنویت پنپنے لگی تھی۔ یہی وجہ ہے کہ اردو  میں زیادہ تر ایسے شعرا  نے کلام  لکھا جو فارسی  ایک نیا زاوی فروغ پایا  جس  میں  شمالی ہند خصوصاً دہلی کی تہذیب میں زو

شروع ہوا  کس میں    کے ساتھ مساوی اپنی صلاحیتیوں  کو نکھار دے رہے تھے۔ یوں فارسی  تراکیب  نے اردو  میں جگہ پائی اور اس طرح اردو غزل کا  عہدِ زریں

 میروسودا  سمیت کئی اہم غزل گو سامنےآئے۔ اس  حوالے سے میر تقی میر  کے ہاں دیکھیں  ایک نیا اندازِ دلربائی:

کی شفائی  ی  میر  غزل   ہے 

کی آزمائی  طبع  بھی  نے   ہم 

 

میر تھا   کہتا  دل  غم  میں  پردے   اپنا  ااس  

عاشق  شعار  یارو  ہے  شاعری  و  شعر   کیا 

 

بہت  ہے  سنایا  غم  میں  پردے  کے   شعر 

بہت  ہے  رلایا   بھی  میرے  کے  دل  نے   مرثیے 

 

 

 

 

 

 

 

 

(۷ ) 

تھ  اوپر کے اشعار میں ایک طرح کی تہہ داری نظر آتی ہے ۔ یہی وجہ ہے کہ وہ کبھی پودے کی بھی بات کرتے ہیں اور یہی تہہ داری تصوف کے سا

 جا ملتی ہے۔ مثلاً کچھ اشعار ملاحظہ ہوں:

رم  ہے  سخن  ہر  کا  صاحب   میر 

جانے  بے کیا  شیخ  ہے   حقیقت 

 

 

شعر  ہر  ہے  دار  پیچ  سا   زلف 

کاہے ڈھب  عجب  کا  میرؔ  سخن    

 

 

 

 

 

 



 

 

 

501 

  

 

                   Vol.8 No.1 2024 

 

کیا سمجھنا  کا  میرؔ  ہے   سہل 

اس سخن  ہے  ہر  سے  مقام  اک   کا 

 

گا  ہو  کہیں  دشمن  کا  جان   اپنی  بھی  سا   ہم   کوئی 

ہیں  کرتے  اقرار  کا   عشق   بیٹھے  میں  مجلس    بھری 

 

 

 

 

 

 

(۸ ) 

 اس طرح شاعری میں جھاڑو جھنکار سے اردو غزل کو  صاف کرنا  بھی میر کا کمال ہے کہ ی صاف و شفاف ہو گئی۔ وہ کہتے ہیں:

کیا سہل  کو  غزل  اس  کیا  نے   میں 

پٹانگ اوٹ  کے  اس  تھے  ہی   ے 
فی
 قا

 

کوئی  میرؔ تھا  زور  بھی   شاعر 

اسلوب  کا  بات  نہ  ہو   دیکھتے 

 

کر  نظر  کی  اس  کلام  طرزِ  تم  گے  دیکھو   گر 

میر  سخن  اہلِ  گے   اے  کرو  استاد   کو 

 

سے  کسو  اپنا  سخن  ملتا   نہیں 

ہے  جدا  ڈھب  کا  گفتگو   ہماری 

 :اور آخر میں یوں کہتے ہیں

پسند  خواص  سب  ہیں  میرے   شعر 

ہے سے  عوام  گفتگو  مجھے   پر 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

(۹ ) 

 میر ہندو مسلم تہذیب  کے حوالے سے ایک بہت بڑے نمائندے کےطورپر سامنے آتے ہیں۔ وہ کہتے ہیں:

ہیں کہتے  نہیں  اسلام  تو  پرستی   بت 

کا  مسلمانی  ایسی  میر  ہے  کون   معتقد 

 

سب  ہیں  مانتے   خدا  کو  جو  ہے  چیز  کیا   بت 

کتنےخوش   لوگ اعتقاد  کے  ہندوستان  ہیں    

 

ہوئی  پرست  آشن   صورت   معنی 

اور کچھ  مدعا  مرا  کے  بتوں  عشق   ہے 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

502 

  

 

                   Vol.8 No.1 2024 

 اور ی آخری شعر

تھا کافر  میرسخت  پہلے  نے  جس    

کیا  اختیار  کا  عشق   مذہب 

 

 

 

(۱۰ ) 

کے حوالے سے کافی بحث  کی بتوں  کی حمایت  کرتے ہیں مگر اسلام کا دامن  نہیں چھوڑتے۔ الغرض میرؔ   کہ میر ؔ ہےاوپر کے اشعار سے ی اندازہ ہوتا  

 کی غزل کا تہذیبی رنگ دیکھتے ہیں۔  جا سکتی ہے لیکن آگے بڑھتے ہوئے سوداؔ 

  ۔جذبہ معنی کے اظہار  کی پرتیں ہیں۔ ایک مثال ی ہے:ےسوداؔ نے اردو غزل  میں فارسی کا  سا انداز اختیار کیا۔ ان  کے ہاں بلند آہنگی ہےجھنکار ہ 

 

سوداؔ  ہے  یاد  مجھے  کی  اس  چشم   کیفیت 

میں چلا  کہ  لینا  سے  ہاتھ  مرے  کو   ساغر 

 

 

(۱۱ ) 

دوستی ہے۔ وہ وحدت پیدا  کرنا    ناس طرح سودا میر کے خلاف  اپنے کلام کو نیشا پور  لے کے جانے  کے خواہش مند  ہیں۔ سوداؔ کی غزل میں انس 

بھی ملتے ہیں لیکن ان کے تصوف میں انسن دوستی  یعنی حقوق العباد کا درس زیادہ ملتا ہے۔ وہ عشق بتاں     چاہتے  ہیں۔ اس طرح سوداؔ کے ہاں تصوف  کے مضامین  

   :ہیںکے پرستار ہیں ۔ ساتھ ساتھ معاملہ بندی ہے۔ وہ تعصب کے خلاف ہیں۔اختلافات کی بجائے وسیع المشربی کا  درس دیتے ہیں۔ چند مثالیں ی 

دے اٹھا  سے  دل  درِ  کے  تعین  کو   پردے 

کا جہاں  طلسمات  میں  پل  ابھی  ہے   کھلتا 

 

کو کرشمے  کے  بت   میرے  دیکھے  جو  شیخ  ہے   کہاں 

اپنا  غلام  نے  جس  لیا  کر  کا  خدا  بندہ  ہر   کہ 

 

کے  بتاں  میں  صحبت   کہ  فیض  ی  سے  حسن   ہے 

یا  کہا  ناز  سو  ہیں  کہتے  جسے   بدخلقی 

 

کو  اس  نے  غیر  دعا  نے،  ان   مجھے  دی   گالی 

کا  نہاں  اشقاق  اس  وہ  ناداں  نہیں   محرم 

 

نہیں سے  خدائی  کم  کچھ  منزلت  بھی  کی   عشق 

گدا  ہے  بھی  یاں  احوال  سا  کا   ایک  شاہ   و 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

(۱۲ ) 

درد کا تعلق سلسلہ  و  خواجہ میر  انھوں نے طریقت کی  محفلیں سجائیں۔انھوں نے "علم الکتاب"جیسی کتاب لکھی۔جو تصوف   نقشبندی  سے تھا۔ 

کو  کبھی نہیں چھوڑا نہ بادشا وہ ایک باعمل صوفی تھے۔ یہی وجہ ہے کہ دہلی   احادیث  کے حوالے میں  اور  کا  مظہر ہے۔ قرآن مجید  وہ    ہ کے پا سطریقت  گئے۔ 

 انسنیت کے تصوف کے شاعر تھے اس  لیے ان  کے سامنے تہذیب کی بنیادیں میر و سو
ِ
دا  سے الگ تھیں۔ وہ بھی سودا  کی طرح نفرت کے قائل نہیں۔ وہ احترام

 محبت اور یگانگت  ان کے ہاں عام ہیں۔  قائل ہیں۔ وہ ناصحانہ اندا ز میں تصوف  کے ماج بناتے ہیں۔



 

 

 

503 

  

 

                   Vol.8 No.1 2024 

   مختلف حوالوں  سے تہذیبی  مثالیں ی ہیں:

تھا  خانہ  بت  یا  کعبہ  تھا،  دہر  یا   مدرسہ 

تھا  خانہ  صاحب  ہی  تو  واں  تھے،  مہمان  سبھی   ہم 

 

جائے  ہو  آثار  کفر  تو  سے  دل  مٹے  گر   تعین 

جائے  ہو  زنار  کے،  تسبیح  کھلیں  عقدے   اگر 

 

کو انسں  کیا  پیدا  واسطے  کے  دل   دود 

کچھ  لیے  کے  طاعت  کروبیاں  ورنہ  تھے  نہ   کم 

 

سک  پا  کو  وسعت  تیری  کب  جہاں   دونوں 

سک سما  تو  جہاں  کہ  وہ  ہے  دل  ہی   میرا 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

(۱۳ ) 

رازدار، نام  جب ہم غالب کی بات کرتے ہیں تو ی دیکھتے ہیں کہ ان کے ہاں رقیب کی کئی حیثیتیں ہیں جو  اس سے پہلے کسی نے نہیں گنوائیں۔ مثلاً وہ 

س آسماں  پر نرار غم خوار ہے۔ ساتھ ساتھ اس  سے خوف بھی آتا ہے۔ اس پر رشک بھی آتا ہے۔ ان کے ہاں عشق میں زخم سوزن بھی ہے۔ وہ سوچ و فکر  کے اُ

 : ہے جہاں کسی کا ذہن کب پہنچ سکتا ہے۔ محبوب کے ساتھ شرارتیں  بھی کرتاہے۔ طنز و ماح بھی۔ ی مثالیں دیکھیں

ہوئیں  وداغ  کرتے  نہیں  سے  رقیب   ہم 

اے   ںمجبوریا ہوئے  بے  تلک   حی   اختیار 

 

سجدہ  کا  شکر  اور  رقیب  قتل  اسد،  ہے   تمنا 

ہے  بہتر  شمشیر  خم  محراب  ی  دل    دعائے 

 

نہیں آشیاں  نہیں،  در  نہیں،  حرم  نہیں،   دہر 

کیوں  اٹھائے  ہمیں  غیر  ہم،  پہ  گزر  رہ  ہیں   بیٹھے 

 

اپنے  ہیں  نہیں  تو  دشمن  بھی   ہم 

سہی ہی  محبت  سے  تجھ  کو   غیر 

 

بار ہزار  پر  در  کے  رقیب  پڑا   جانا 

میں کو  گزر  رہ  تری  نہ  جانتا  کاش   اے 

 

ہو  رہ  و  رسم  جو  سے  غیر  کو  تم  جانو   تم 

ہو  گناہ  کیا  تو  رہو  پوچھتے  بھی  کو   مجھ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

504 

  

 

                   Vol.8 No.1 2024 

 

اپنا بیاں  پھر  اور  کا  وش  پری  اس   ذکر 

جو تھا  آخر،  رقیب  گیا  اپنابن  داں  راز    

 

رقیب  کے  لب  تیرے  ہیں  شیریں   کتنے 

ہوا  نہ  مہ  بے  کے  کھا   گالیاں 

 

 

 

 

 

 

(۱۴ ) 

 :وہ زبان کے تہذیبی رچاؤ سے اپنے کلام کی خوبیاں بیان کرتے ہوئے کہتے ہیں  

آیا   لے  ہندوستان  سے  شیراز  کو  فارسی  اور  ہے  دیا  پہنچا  اصفہان  سے  دہلی  کو  اردو  نے  "میں 

 (۱۵ہوں۔")

غالب کے تصوف کے حوالے سے وحدت الوجود کی پرچھائیاں ملتی ہیں۔ اگرچہ وہ مذہبی معاملات سے بےگانہ رہے لیکن اسمِ حق کا ورد کرنے سے  

  :صنم کا دیدار نصیب ہو جاتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ وہ اکثر و بیش تر اپنے کلام میں طنزی انداز اختیار کر جاتے ہیں

دہر  ہائے  بندی  نقش  بہار  ہے  پرستی   بت 

تھا  ناقوس  نالہ  ایک  میں  خام  صریر   ہر 

 

میں  خیال  مضامین  ی  سے  غیب  ہیں   آتے 

ہے سروش  نوائے  خام  صریر   غالبؔ 

 

ہوا زلف  سرِ  گرفتار  کار   آخر 

تھا  مذہب  وارستہ  کہ  دیوانہ  دل   وہ 

 

قی  کی  جگہ  کیا  اب  پھر  تو  چھٹا  میکدہ   جب 

ہو  خانقاہ  کوئی  ہو،  مدرسہ  ہو،   مسجد 

 

زہد و  طاعت  ثواب   جانتا 

آتی نہیں  ادھر  طبیعت   پر 

 

کفر  مجھے  کھینچے  تو  ہے  روکے  مجھے   ایمان 

آگے  کعبہ مرے  کلیسا  ہے  پیچھے   مرے 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

(۱۶ ) 

 ل نے تہذیبی حوالوں  سے ان مشہور شعرا  کے ہاں اپنی ایسی جولانیاں دکھائی ہیں کہ اردو شاعری کا دامن موتیوں سے بھر دیا ہے۔ غزالغرض اردو 



 

 

 

505 

  

 

                   Vol.8 No.1 2024 

 الہ جات حو 

 ۱۹،ص۲۰۰۵سید طارق حسین زیدی،اردو غزل میں ہندو مسلم تہذیب کی عکاسی)غیرمطبوعہ مقالہ(، جی سی یونیورسٹی،  لاہور، ۔۱

 ۳۶۵ء،ص۲۰۰۰رشید احمد صدیقی، خطبات رشید احمد صدیقی، مکتبہ دنیال، کراچی،  ۔۲

   ۔۳

 ۳۶۔۳۵سید طارق حسین زیدی،اردو غزل میں ہندو مسلم تہذیب کی عکاسی،ص ۔۴

 ۳۷ایضاً،ص ۔۵

 ایضاً  ۔۶

 ۴۶۔۴۵ایضاً،ص ۔۷

 ۴۷۔۱۸ایضاً،ص ۔۸

 ۵۵۔۵۴۔۵۲ایضاً،ص ۔۹

 ۶۱۔۶۰ایضاً،ص ۔۱۰

 ۶۹ایضاً،ص ۔۱۱

 ۷۵۔۶۶،۶۸ایضاً،ص ۔۱۲

 ۹۰۔۸۷۔۸۴ایضاً،ص  ۔۱۳

 ۱۹۶۔۱۹۰،۱۹۲۔۱۸۶ایضاً،ص ۔۱۴

 اسداللہ خان غالب،دیباچہ، گل رعنا، مشمولہ  ۔۱۵

 ۲۰۳۔۲۰۰۔۱۹۹۔۱۹۸ایضاً،ص ۔۱۶


