



No.3 2024

# اسلامی فکر و تہذیب، تشکیل جدید واحیاء کے لیے مولاناا بوالحن ندوی کی فکرسے استفادہ کا طریقہ کار Islamic thought and civilization, for modern formation and revival Maulana Abul Hasan Nadwi's method of utilizing thought

#### Dr. Abdul Ghaffar

HOD Department of Islamic Studies, University of Okara, Okara, Pakistan Dr. Tanveer Oasim

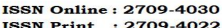
Dept. of Islamic Studies, University of Engineering and Technology, Lahore, Pakistan

#### **Abstract:**

Maulana Abul Hasan Nadwi Atim was a thinker, reformer, thinker, historian, scholar of religion. His thought and analysis were moderate and balanced. He analyzed Islamic and Western civilization on the basis of deep study, and did not allow nihilism to arise in it. He highlighted the aspects of universality, universality and perpetuity of Islamic civilization with arguments. Some clear words from the West, Maulana has written in these books how it is possible to modernize Islamic thought and civilization and how Western civilization can be used. Its salient principles and how Muslims should behave about it. He has proposed another plan of action for the Muslim Ummah through the understanding of the West in an analytical style that the strength of faith must be strengthened, therefore distrust, feelings of inferiority and spiritual weakness must be abandoned, and one must realize one's position because the Ummah The Muslim Ummah is a call and the Ummah is good, Islam commands the conquest of the universe, the West can be used in the pursuit of sciences and arts in scientific and material development, religion does not interfere with it, and adopted it as an intellectual process. Because a civilization can benefit from the knowledge and cultural heritage before it. The Muslim Ummah has to create dynamism and abandon the status quo. Adhering to the words and spirit of Islamic texts, the work of interpretation and interpretation must be done according to the Muslim principles of ijtihad. Much effort has been made to clarify what the mechanism might be.

Keywords: Maulana; Abul Hasan Nadwi; thinker; historian.

مولانا ابوالحسن ندوی عظیم مفکر، مصلح، مدبر، مؤرخ، محقق عالم دین تھے آپ کی فکر اور تجزییہ میں اعتدال وتوازن تھا۔ آپ نے اسلامی اور مغربی تہذیب کا تجربہ گیرے مطالعہ کی بنیادیر کیا، اور اس میں عصبیت کو پیدانہ ہونے دیااسلامی تہذیب کی آفاقیت، عالمگیریت دائمیت کے پہلوؤں کو دلائل کے ساتھ نمایاں کیاان کے دلائل کوان کی کتب"مسلم ممالک میں اسلامیت اور مغربت کی کشکش، اسلامیات اور مغربی منتشر قین اور مسلمان۔"مغرب سے کچھ صاف صاف باتیں، مولانانے ان کتب میں اسلامی فکر و تہذیب کی تشکیل جدید کیسے ممکن ہے اور مغربی تہذیب سے استفادہ کس طرح ہو سکتا ہے۔اس کے نمایاں اصول اور اس بارے مسلمانوں کار ڈیپ کیسا ہونا چاہیے۔ انہوں نے تجزیاتی اسلوب میں تفہیم مغرب کے ذریعے مسلم امہ کیلئے ایک اور لا گھ عمل تجویز کیاہے کہ قزت ایمانی کومضبوط کرناہو گااس لیے بے اعتادی،احساس کمتری اور روحانی کمزوری کوترک کرناہو گا،اینے منصب کاادراک کرناہو گا کیونکہ امت مسلمہ امت دعوت ہے اور امت خیر ہے ، اسلام تنخیر کا ئنات کا حکم دیتا ہے سائنسی اور مادی ترقی میں علوم اور فنون کے حصول میں مغرب سے استفادہ کیا جاسکتا ہے مذہب اس میں حاکل نہیں ہو تا ، اور اسے فکری عمل کے طور پر اختیار کیا جاسکتا ہے۔ کیونکہ ایک تہذیب اپنے سے پہلے علمی ثقافتی ورثہ سے استفادہ کرسکتی ہے۔مسلم اُمہ کو تحرک پیدا کرناہو گااور جمو دی روش کو ترک کرناہو گا۔اسلامی نصوص کی الفاظ اور روح کے ساتھ پابندی کرتے ہوئے اجتہاد





ISSN Print : 2709-4022

Vol. 8

No.3 2024

کے مسلّمہ اصولوں کے مطابق تشر سے و تعبیر کاکام کرناہو گامقالہ ہذا میں مولانا کی کتب اور مقالات کو پیش نظر رکھتے ہوئے مسلم امیہ میں اسلامی فکر و تہذیب و ا دیاء کیلئے عالمگیریت کے اس زمانہ میں استفادہ کاطریقہ کار کیا ہو سکتا ہے واضح کرنے کی بھریور کوشش کی گئی ہے۔

مولانا ابو الحسن علی ندوی 1 عالم دین بھی ہیں محقق بھی ہیں اور مورخ بھی۔ اور عصر رواں کے مفکر و داعی بھی، امت مسلمہ کے عظیم خیر خواہ بھی انہوں نے مغربی تہذیب کوغورسے دیکھا پڑھااور پھر انہوں نے تہذیب مغرب کا تجربہ کیا۔ آپ نے اسلامی تہذیب کے محاس بیان کئے تواس میں اسلامی عصبیت کا حذباتی انداز سے تجربہ نہیں کیا۔ آپ نے اسلام اور مغربی تہذیب کا تجربہ کیاتوان تہذیبوں کی روح کو سمجھا۔ ان تہذیبوں کی اقدار کا تجربہ کیا۔ اسلامی تہذیب کے ان پہلوؤں کا حائزہ لیاجو اسے عالمگیر اور آ فاقی اور دائمی تہذیب ہونے کا مقام دلاتی ہیں۔وہ اس کی روح میں اترے۔ آپ نے تاریخی تناظر میں اس کی ان اقدار کا جائزہ لیا کہ تاریخ کے مختلف ادوار میں اسلامی اقدار نے انسانی زندگی کے ارتقاء میں کیا کر دار ادا کیا تھا۔ اس تہذیب کا انسانی زندگی کے مطالبات،مسائل اور تقاضوں کے ساتھ کیا تعلق اور رشتہ رہاہے۔

## تحقیق کابنمادی مسکله:

عصرروال میں گلو بلائزیشن کی وجہ سے عالم انسانیت پر ہالعموم اور مسلم ممالک میں بالخصوص مغربی تہذیب و افکار کابڑھتا ہوا اثر، الحادی تحریکات و نظریہ کا پھیلاؤ تشویش ناک ہے، ان حالات میں بحاؤ کیسے ممکن ہے اور مسلم فکر کے احیاء اور غلبہ کیلئے کیالائحہ عمل اختیار کیا جا سکتا ہے۔ان مقاصد کے لیے مسلم مفکرین کی آراء و مطالعہ و تحاویز ہے استفادہ کی اشد ضرورت ہے تا کہ مسلم امہ کی فکری بصیرت کواحاگر کیاحا سکے۔مولاناابوالحسن علی ندوی ؓ کی چونکہ اسی فکر کوتر قی رہنے کے لیے کوشال رہے اور انہوں نے گرال قدر کام کیا ضرورت ہے ان کی فکری بصیرت آراء و تحاویز ولائحہ عمل کو حدید سائنٹیفک Approach کے ساتھ پیش کیا جائے۔

مغربی تہذیب کے مطالعہ میں مولا ناکا اسلوب ایک نقاد محقق، تجزیہ نگار اور مصلح کا ہے۔ ان کی کتب "مسلم ممالک میں اسلامیت اور مغربیت کی کشکش"، مغرب سے کچھ صاف صاف یا تیں" اور " اسلامیات اور مغر لی مستشر قین اور مسلمان " سے مذکورہ بالا اسلوب واضح ہو تا ہے۔ ان کتب کے مطالعہ سے جور ہنمااصول اخذ ہوتے ہیں انکو نکات میں پیش کیا جارہاہے۔

ا ۔ ابوالحس علی حسنی ندوی (ولادت: 24 نومبر 1914ء – وفات: 31 دسمبر 1999ء) مشہوریہ علی میاں ایک بھارتی عالم دین، مشہور کتاب انسانی دنیا پر مسلمانوں کے عروج وزوال کااثر کے مصنف نیز متعد د زبانوں میں باخچ سوسے زائد کتابوں کے مصنف ہیں۔ عربی اور اردومیں متعد د کتابیں تصنیف کی ہے۔ یہ تصانیف تاریخ، الهات، سوانح موضوعات پر مشتمل ہیں۔اس کے ساتھ ساتھ سمیناروں میں پیش کر دہ ہز اروں مضامین اور تقاریر بھی موجود ہیں۔ علی میاں کی ایک انتہائی مشہور عربی تصنیف ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمین ہے جس کے متعد د زبانوں میں تراجم ہوئے،ار دومیں اس کا ترجمہ انسانی دینا پر مسلمانوں کے عروج و زوال کا اثر کے نام سے شائع ہوا۔ اخوان المسلمون کے ایک رکن سید قطب نے اس کتاب پر مقدمہ لکھا جس میں انھوں نے خصوصاعلی مباں کی استعال کردہ اصطلاح حاملیت کی تعریف کی جسے علی مبال نے کسی عہد کے ساتھ مخصوص نہیں کیابلکہ اسے مادیت اور اخلاقی زوال کا استعارہ بتایا ہے۔ ذیل میں چند مشہور کتابوں کی فہرست درج ہے: عالم عربی کاالمیہ۔ المرتضٰی۔ دریائے کابل سے دریائے پرموک تک۔ دستور حیات۔ بارہ (12) دن ریاست میسور میں۔ دعوت فکر وعمل۔ حیات عبدالحی۔ ہندوستانی مسلمان ایک تاریخی جائزہ۔ انسانی دنیا پر مسلمانوں کے عروج وزوال کااثر۔کاروان مدینہ۔کاروان زندگی۔ کاروان ایمان وعزیمت۔ مدارس اسلامیہ۔مغرب سے کچھ صاف صاف یا تیں۔مطالعہ قر آن کے اصول ومبادی۔ نقوش اقبال۔ نئی دنیام ریکامیں صاف صاف باتیں۔ قادیانیت تحلیل وتجزیہ۔ پرانے جراغے پاجاسراغ زندگی۔ قرآنی افادات۔ سیرت رسول اکرم مَنگالْیُمُارِیہ سوانح حضرت مولاناعبد القادر رائے يوري سير ت سير احمد شهبيد - صحيتے بااہل دل۔ شرق اوسط کي ڈائزي - طالبان علوم نبوت کامقام - تاریخ دعوت وعزبيت - علاکا مقام اوران کی ذمہ داریاں۔ نبی رحمت صَلَّقَاتِیْزًا۔ مقالات مفکر اسلام۔ مولاناالیاس اوران کی دینی دعوت۔ اسائے حسنی۔اسلامیات اور مغربی مستشر قین۔



- مسلم ممالک کا مغربی تہذیب کے مثبت پہلوؤں علمی ترقی، سائنس انداز تحقیق، جمود کی بجائے تحرک کاراستہ اختیار کرنے کے حوالے سے مسلم ممالک سے کیارویہ ہے۔ کیاوہ مغرب کی ہربات کورد کررہے ہیں یاہربات کوقبول کررہے ہیں یاان دونوں کیفیات کے درمیان میں ہیں۔
- کیا مسلمان ممالک میں لوگ مغربی تہذیب کو اپنی عملی زندگیوں میں اختیار کرکے مغرب زدہ ہو چکے ہیں۔ اگر ایساہواہے تو یہ کام کس طرح ہوا ہے۔
  - o مغربی تہذیب کو عملی طور پر اختیار کرتے ہوئے مسلمان ممالک میں کیاوہی معاشرتی اور اخلاقی تبدیلیاں آئی ہیں۔
    - مسلمانوں کو مغرب کے کن کن پہلو کو اختیار کرناچاہے اور کن پہلوؤں سے اجتناب کرناچاہے۔
  - o مسلمان ممالک کی دینی قیادت کو مغرب زدگی کے انژات سے بیخے اور اپنی علمی وفکری بقا کے لئے اپنے ہاں کیاا قدامات کرنے چاہیں۔ ا

## مولاناسيد ابوالحن على ندوى كے تجزبيك بنيادى خدوخال:

انہوں نے مغربی تہذیب کی حقیقت کا تجزیہ کیا ہے کہ مستشر قین کن مقاصد کے حصول کے لئے کس حکمت عملی پر عمل پیراہیں۔ مغربی فکر کے اثرات کے مد مقابل حکمت عملی مرتب کرنے کے حوالے سے مولاناابوالحن علی ندوی کی فکر یہ ہے کہ ہم عسکری شجعے میں دشمن سے بر سرپیکار ہوں، فکر ی سرائے، شخیہ میں فکری مؤالفت و مز احت کا چینے در چیش ہو یا کسی اور شعبہ زندگی میں ہمیں مخالفت مزاحت کا سامناہو، جب تک ہماری نگاہ میں اپنے فکری سرائے، وسائل اور دشمن کی حکمت عملی کا تجزیہ اور اس کی طاقت اور اس کی حکمت عملی کا علم نہ ہو، اس وقت تک ہم اپنے وسائل اور اپنی صلاحیتوں کو در ست طور پر بروئے کار نہیں لاسلتے۔ مولانا ابوالحن علی ندوی نے مسلمانوں کی فکری بنیادوں اور فکری قوت وصلاحیت کا بھی تجزیہ کیا ہے اور اس کے ساتھ ساتھ مخالفین کر مضبوط پہلووں اور ان کی اسلام کے خلاف حکمت عملی کا تجزیہ بھی چیش کیا ہے۔ انہوں نے مسلمانوں کی فکری بنیادوں اور صلاحیتوں سے آگاہ بھی کیا ہے اور یہ اساس میں دلایا ہے کہ ان کی فکری وروحانی قوت میں وہ بنیاد موجود ہے جس سے وہ اپنے تخالفین کے ساسم سید بپر ہو کر اس پر برتری حاصل کرسکتے ہیں۔ اگر انہوں نے اپنی اس فکری اور روحانی قوت میا اور اس پہلو کو نظر انداز کیا توان کے پاس کچھ بھی نہیں اس پر ہو کر اس پر برتری حاصل کرسکتے ہیں۔ اگر انہوں نے اپنی اس فکری اور روحانی قوت میا اور اس کی ہو وہ ہے جس سے ان کے خالفین غالی ہاتھ ہیں۔ اس استار سے مولانا کے وہ کسے ان کے خالفین غالی ہاتھ ہیں۔ اس استرار سے مولانا کیوں کو میاں کی کی کے باوجود ایک ہمت و جرات عطاکرتی ہے جس سے ان کے خالفین غالی ہاتھ ہیں۔ اس ان کو تھی وہ کی امید س رکھتے ہوں وہ تہمارے د شمن نہیں رکھتے ہوں کہی ہیں تکھی ہیں تھی تہمیں تہتی ہیں لیکن تمہارے پاس اس سے بڑھ کر یہ بات ہے کہ تم اللہ کی راہ میں رکھتے ہوں وہ تہمارے د شمن نہیں رکھتے ہوں وہ تہمارے د شمن نہیں رکھتے ہوں جس کے اس کے اس کے اس اسلامی کی امید س رکھتے ہوں وہ تہمارے د شمن نہیں رکھتے ہوں جس کے اس کے عاصلات کی امید س رکھتے ہیں۔ عبولانا کیوں کے اسلمانوں کو وہ تہمارے د شمن نہیں رکھتے ہوں تھیں۔ تو تو برا کی امید س رکھتے ہوں تھیں۔ جو اجر کی امید س رکھتے ہوں۔

مولانا ندوی کی Approach میں مذکورہ بالا پہلوؤں سے تجزیاتی انداز اختیار کیا گیا ہے انہوں نے مغربی مفکرین کی تحقیقات کے محرکات ، ان کی حکمت عملی اور اس کے اثرات کے ازالہ کے لئے مسلمانوں کے لیے لائحہ عمل تجویز کیا ہے۔ ان کا تجزیبہ بڑامتوازن اور حقائق کے مطابق ہو تا تھا۔

"مطالعہ استغراب کے حوالے سے مولاناندوی لکھتے ہیں کہ کم پیش تمام مستشر قین کی تحریرات میں قرآن مجید، حدیث نبوی، فقہ اسلامی تہذیب و تاریخ کے بارے میں پڑھنے والے کے ذہن میں اپنے انداز تاریخ کے بارے میں پڑھنے والے کے ذہن میں اپنے انداز تحریر کے ذریعے شکوک و خدشات پیدا کرتے ہیں اور پڑھنے والا اسلام اور اس کے مسلمات کے بارے میں بدگمان ہو جاتا ہے۔ پھر بعض او قات نوبت

<sup>1</sup>- ندوی، ابوالحن، مسلم ممالک میں اسلامیت اور مغربیت کی کشکش، مجلس نشریات اسلامی کر اچی، ص 77

2\_النساء:104





ISSN Online: 2709-4030 ISSN Print: 2709-4022

No.3 2024

Vol. 8

اسلام سے انحراف اور انکار تک پینی جاتی ہے۔ ایک ایسا شخص جے اسلامی تہذیب و تاریخ اور قر آن وحدیث کے بارے میں زیادہ علم نہیں ہو تا اسے ان سب کے بارے میں احساس کمتری پیدا ہوجا تا ہے۔" 1

مولاناندوی "مسلم ممالک میں اسلامیت اور مغربیت کی کشکش میں رقمطراز ہیں کہ"اس بات کی عرصہ سے ضرورت محسوس کی جارہی تھی کہ اس مسلہ کاعلمی و تاریخی جائزہ لیا جائے کہ مسلم ممالک میں کہاں تک مغربی تہذیب کواختیار کر لیا کس پہلوسے استفادہ کیا جارہاہے۔"

اور کس پہلوسے بچناچاہیے۔ مولانا کانقطہ نظر ہے کہ اس پر ایک بے لاگ مؤرخ اور ایک حقیقت پند نظر کی حیثیت سے نظر ڈالی جائے اور افراط تفریط سے نج کر اس کا تجزید کیا جائے۔ اس کے ساتھ ساتھ اس بات کا جائزہ لینے کی بھی ضرورت ہے کہ اسلامی معاشرہ کے لئے نہ صرف اسلام کے عقائد واخلاق اور نظریہ حیات کی پابندی ضروری ہے بلکہ اپنے منصب کے لحاظ سے دعوت وامامت اور احتساب کا نئات (یعنی غور وفکر) بھی اس کا فریضہ ہے) ترتی کرنے اور زندگی کے روال دوال قافلہ کے ساتھ جانے کے لئے صبح اور معتدل راہ کیا ہے ؟ مولانا لکھتے ہیں کہ مسلم ممالک خصوصاً نئے آزادی حاصل کرنے والے ممالک کو اس سلسلے میں بڑی احتیاط سے کام لینے کی ضرورت ہے کہ وہ ایک طرف مغرب کی ترتی سے استفادہ کریں اور دوسری جانب اس کے تمدنی پہلو حالے ممالک کو اس سلسلے میں بڑی احتیاط سے کام لینے کی ضرورت ہے کہ وہ ایک طرف مغرب کی ترتی سے استفادہ کریں اور دوسری جانب اس کے تمدنی پہلو حالے احتیاب کریں۔ 2

تہذیب مغرب کے بارے میں مسلمانوں کے رویے کے حوالے سے مولاناکانقط نگاہ یہ ہے کہ ہمارامستقبل اس صورت محفوظ رہ سکتا ہے کہ تہذیب جدید کے مفید علوم اور وسائل سے ہم استفادہ کریں لیکن اس تہذیب کے منفی پہلوؤں، بے حیائی، عورت کی مادر پدر آزادی وغیرہ سے اجتناب کریں۔ ہمارے مذہب کے بارے میں ان کے رویے کو قبول نہ کریں اور ہمارے دین پر انہوں نے جن جہوں اور گوشوں پر اعتراضات کئے ہیں ان اعتراضات کی بیادوں کو ختم کریں مولانا اس بات پر پختہ یقین کے حامل ہیں کہ تہذیب جدید کے مفید علوم ووسائل سے اگر کوئی ملک اپنے آپ کو الگ تھلگ رکھتا ہے تو سے صورت زیادہ دیر تک چل نہیں سکے گی اس کی وجہ مولانا ندوی کے نزدیک ہیہ ہے کہ مشرقی ممالک اپنے پاس روحانی قوت موجود ہونے کے باوجود عملی زندگ میں اور مادی اعتبار سے کمزور ہیں۔ مغربی تہذیب کا مقابلہ قوت ایمانی کی مضبوطی سے ہی کیا جا سکتا تھا۔ بے اعتمادی ، احساس کمتر کی اور روحانی کمزوری کے ساتھ کوئی قوم زیادہ دنوں تک اپنی انفر ادیت پر ہر قرار نہیں رکھ سکتی۔

"مسلم ممالک میں اسلامیت اور مغربیت کی کشکش میں مولاناندوی،علامہ اسد کا ایک بیان نقل کرتے ہیں جس میں ان کا بھی یہ نقطہ نگاہ بیان کیا گیا ہے کہ مغربی تہذیب اتنے زور دار انداز سے اپنے اثرات بھیلار ہی ہے کہ اس سے اہل عرب زیادہ دیر الگ تھلگ نہ رہ سکیں گے۔ 3

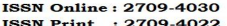
اسلام کے حاملین کی صلاحیتوں (اور ان کے مقام و مرتبہ )علیت و ذہانت کو مشکوک بناتی ہیں۔

# عرب ممالک پر تہذیب مغرب کے اثرات کے اسباب کاجائزہ:

1 وليم ميور، سر، رو ئداد مجلس دويم رؤساء ہند وعليگڑھ، الهٰ آباد, انڈيا، 1866ء، ص57

<sup>2</sup>ندوی، مولانا، مسلم ممالک میں اسلامیت اور مغربیت کی کشکش، ص 147

<sup>3</sup> مسلم ممالک میں اسلامیت اور مغربیت کی کھکش میں مولاناندوی؛ علامہ اسد: یہودیت چھوڑ کو اسلام قبول کرنے والے محمہ اسد (سابق نام: ایو پولڈ ویز) جولائی 1900ء میں موجودہ یو کرین کے شہر لیویو میں پیدا ہوئے جو اس وقت آسٹر و ۔ ہنگرین سلطنت کا حصہ تھا۔ بیبویں صدی میں امت اسلامیہ کے علی افق کو جن شاروں نے تابناک کیاان میں جر من نو مسلم محمہ اسد کو ایک منظم ماصل ہے۔ اسد کی پیدائش آیک یہودی گھرانے میں ہوئی۔ 23سال کی عمر شعام عاصل ہے۔ اسد کی پیدائش ایک یہودی گھرانے میں ہوئی۔ 23سال کی عمر شعن ایک نوعم حجائی کی حیثیت سے عرب دنیا میں تین سال گزارے اور اس تاریخی علاقے کے بدلتے ہوئے حالات کی عکامی کے ذریعے بڑانام پایا لیکن اس سے بڑاانعام ایمان کی دولت کی بازیافت کی شکل میں ان کی زندگی کا حاصل بن گیا۔ تعبر 1926ء میں جر منی کے مشہور خیر کی برادران میں سے بڑے جھائی عبد الجبار خیر کی کے دست شفقت پر قبول اسلام کی بیعت کی اور پھر آخری سائس تک اللہ سے وفاکار شتہ نبھاتے ہوئے اسلامی فکر کی تھکیل اور دعوت میں 66 میں اس صرف کر کے بالآخر 1992ء میں خالق حقیق سے جالے۔





ISSN Print : 2709-4022

Vol. 8

No.3 2024

عرب ممالک پر مغربی تہذیب کے اثرات کے اساب کے بارے میں مولانار قمطراز ہیں کہ اس میں کوئی شبہ نہیں کہ اگر جزیرۃ العرب کوخود کفیل بنانے کی کوشش کی حاتی منصوبہ بندی تنظیم اور ملک کو تعمیری لا ئنوں پر ترقی دینے اور مستحکم کرنے کی مخلصانہ سعی کی حاتی تومسلمان اس بری طرح مغرب کا دست نگرنہ بن جاتے۔اسی طرح اگر مغربی تہذیب پر ناقدانہ اور محققانہ نظر ڈالی جاتی اور "جو چیز ر مفید ہے،وہ لے لی جائے اور جو غیر مفید ہے اسے ترک کر دیا جائے" کے اصول پر عمل کیا جاتا تو مغربی تہذیب سیاب کی طرح مر کز اسلام پر امنڈ نہ آتی۔ مغربی تہذیب کے منفی اثرات سے بحنے کے لئے جس دور بنی صبر و تحل اور غور و فکر کی ضرورت ہے،اس کی اس طبقہ میں کمی تھی جے یہ نازک فرض انجام دینا تھا۔ "مسلم ممالک میں اسلامیت اور مغربت کی کشکش" میں مغربی افکار کی پایغار ، اس پایغار کے لئے اہل مغرب کی حکمت عملی ، اس کے منفی اثرات اور مغربیت کے مقابلے میں مسلمانوں کی جانب سے مز احمت اور اس کے اثرات پر تفصیل سے لکھا ہے۔اس کتاب کے صفحہ 242 تا 275 میں مغربیت کے عالمگیر رجحان کے اساب اوران کا علاج " کے عنوان سے لکھا ہے اور "عالم اسلام کامستقبل و مجتهدانه کر دار "کاذ کر آخری باب میں صفحہ 278سے صفحہ 302 تک کیاہے۔اس باب میں مغربی تہذیب اور استثر اقی تحریک کے مد مقابل مسلمانوں کے کرنے کے کاموں اور ہدایات کا ذکر کہاہے۔ تا کہ وہ اٹکے مقابلے میں تہذیبی برتری حاصل کر سکیں۔<sup>1</sup>

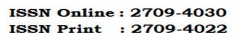
مولانا ندوی ککھتے ہیں کہ مغربی تہذیب میں ایسے خیالات، قیاسات، افکار اور اہل مغرب کے اختیار کردہ ایسے فصلے بھی شامل ہیں جن کے صحیح باغلط ہونے کے بارے میں بحث و تتحیص کی گنجائش موجو د ہے۔ان میں ایسے علمی نتائج بھی ہیں جو بڑے غور وخوض اور اہل مغرب کے مطالعہ کا نچوڑ ہیں اور ایسے افکار و خیالات بھی تھے جو مغرب میں بائے جاتے ہیں، لیکن ان کے صحیح باغلط ہونے کے بارے میں ابھی کچھ کہانہیں حاسکتا۔ وہ غلط بھی ہو سکتے ہیں اور درست بھی۔اور آنے والاوقت فیصلہ کرے گا کہ ان کی حیثیت کیاہے؟مولاناندوی لکھتے ہیں کہ مغرب کے فکریڈھانچہ کو تشکیل دینے میں کچھ ایسے افکار و نظریات بھی کار فرماہیں جو سلم بھی ہیں اور عالمگیر بھی۔ مثلاً سائنسی طریق شخقیق Scientific Method کہ اس کاکسی قوم یاعلاقے سے تعلق نہیں۔ بیہ ایک انداز فکر اور انداز تحقیق کے شعبے میں کام کیا ہے،اس نے اسی انداز تحقیق کواپنایا ہے جس کے مسلمہ حقیقت ہونے کی دلیل بیرہے کہ جس کسی نے بھی سائنس کے ہے۔مولانالکھتے ہیں کہ مغربی تہذیب کو تشکیل دینے والے عناصر میں سے کچھ عناصر اور اجزاءوہ ہیں جو مغرب کے ہاں ان کیا ہے تجربات کے نتیجے میں سامنے آئے ہیں۔ مغربی ماحول اور معاشر ہے کاان پر گہر ااثر تھااور وہ ان تاریخی انقلابات اور حوادث کا نتیجہ تھے جن سے مغربی اقوام کواپنے دائرہ عمل اور مرکز میں گزرنا پڑا۔ اسی طرح مغربی تہذیب کے اجزائے ترکیبی میں ایسے اجزاء بھی ہیں جن کا تعلق دین وعقائدسے تھااور وہ اجزاء بھی تھے جن کا مذہب کے ساتھ باالکل کوئی تعلق نہ تھا۔ <sup>2</sup>

مغربی تہذیب کے بارے میں ان کاخیال ہے کہ یہ تاریخ انسانی کی طاقت ور ترین اور وسیع ترین تہذیبوں میں سے ہے۔ مغربی تہذیب اپنی وسیع شکل میں عقائد و خیالات مختلف فکری نظاموں ، سیاسی واقتصادی فلسفوں ، اجتماعی طبعی اور عمر انی علوم اور ان مخصوص تجربوں کا عجیب و غریب مجموعه تھی جو مغربی ا قوام کواپنے ارتقاء کے طویل سفر کے مختلف مرحلوں میں پیش آئے تھے۔ یہ تہذیب عام طور پر علم انسانی اور خاص طور پر طبعی، میکا کئی اور ریاضی علوم کی تر تی کا ایک ناگزیر مرحلہ اور مفکرین اور ماہرین طبعیات کی مسلسل کوششوں اور تجربات کا نچوڑ اور خاصہ تھا، اس اعتبار سے وہ مختلف اجزاء عناصر کا ایک اپیامجموعہ تھا، جن کے متعلق کوئی پکسال رائے قائم نہیں کی حاسکتی تھی۔

لیکن اس نقط نگاہ کا حامل ہونے کے باوجو د مولاناندوی کے ہاں کسی طور پر بھی مغربی تہذیب سے مرعوب ہونے کا تاثر موجو د نہیں ہے۔ مذکورہ مال نقطہ نگاہ کا در حقیقت پس منظر ہیہ ہے کہ وہ ایک بہت بڑی حقیقت کا ادراک کروانا چاہتے ہیں کہ ہم اس نقطہ نگاہ یاخوش نمی تلے دیے نہ رہ جائیں کہ ہمارا دین

<sup>1</sup> ندوی، مسلم ممالک میں اسلامیت اور مغربت کی کشکش، ص 240

2ندوي، ابوالحن على،سيد، اسلاميات اور مغربي متنشر قين اور مسلمان، مجلس نشريات اسلامي كراچي، سن، ص138





No.3 2024

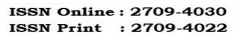
تمام ادیان سے اعلی وار فع اور ہماری تہذیب تمام تہذیبوں پر فاکق ہے۔ مولانا کھتے ہیں کہ اپنے دین و تہذیب کے برتر ہونے کے احساس کے ساتھ ساتھ اتی ہی اہم بات سے ہے کہ ہم اپنے اوپر حملہ آور ہونے والے کی قوت اور اس کے حملہ کرنے کی شدت اور اس کے اسلحہ یعنی فکری استدلال اور خصوصاً اس فکری و تہذیبی حملہ کے دوران اس کا احساس برتری اور مسلمانوں کا شکست خور دہ ہونے کی وجہ سے ذہنی وفکری دباؤ (Depression) کا درست طور پر ادراک واند ازہ بھی ہونا چا ہے۔ ورنہ مخالف کی قوت اور فکری اسلحہ کا شیح ادار ک کئے بغیر ہم خواہ کتے ہی مضبوط ہوں، ہمیں ہزیمت کا سامناکر نا پڑ سکتا ہے۔ مولانا چو تکہ ایک حقیقی تجربیہ نگار ہیں، اس لئے وہ مغرب کے مقابلے میں مسلمانوں کی تہی دستی اور حقا کق سے آ تکھیں بند کر لینے کے رویے اور مغرب کے پاس موجود دوسائل اور اس کے حملہ کی شدت سے مسلمانوں کو باخبر کرتے ہیں۔

مولاناندوی اور سری اور تجددین کی فکر می زمین و آسان کافرق ہے۔ سرسید احمد خان اور متجددین کے بہت ہے دیگر سرکر دہ او گوں نے بھی کی ہے لیکن مولاناندوی اور سری اور تجددین کی فکر می زمین و آسان کافرق ہے۔ سرسید اور محمد دین نے اس تہذیب اور اس کی اقد ارکے ساتھ مطابقت ثابت کرنے کے مغربی تہذیب ہوگئے۔ انہوں نے مغذرت خواہانہ انداز اختیار کرتے ہوئے اسلامی اقد ارکی مغربی اقد ارکی ساتھ مطابقت ثابت کرنے کے کئے اسلام کی بہت می اقد ارکی ایسی تاویل گھڑ لی کہ ان اقد ارکا طبیہ ہی مسئے کر دیا لیکن مولاناندوی کے ہاں مغربی تہذیب کی بالادتی کو تسلیم کرتے ہوئے اسلامی اقد ارکے والے سے کوئی مغذرت خواہانہ اغتذاری پہلود کھائی نہیں دیتا۔ وہ اسلامی اقد ارکو اپنی اصل حالت میں جس حالت میں وہ سیرت طبیہ اور اسلامی اقد ارکے والے سے مطربی اقد ارکے مماثل و مطابق ثابت کر سکیں بلکہ انتقال امت سے حاصل ہوتی ہیں اس کی طرح بیان کرتے ہیں ان کی کوئی ایسی تاویل خیشت ایک محقق کے ساتھ فکری اعتبار سے ملت اسلامیہ کے لئے ایک فکری طبیب کی می ہے۔ اس اعتبار سے وہ شاہ ولی اللہ سے مولانا ابوالحس می درور داعی ہیں۔ مولانا ابوالحس می مرود دہ اور اس میں کر حدید ہیں اور اس میں کو موجودہ زندگی ہے ہم آ بھگ بنانے اور ای سوال کے جو اب پر آلہ مغربی تہذیب کے بارے ہیں یہ ممالک کیارویہ اختیار کرتے ہیں اور اس میں کس صد تک ذہانت وجرات کا شوت دیتے ہیں ) اس بات کا انحصار ہے کہ دنیا کے نقشے میں ان قوموں کی نوعیت کیا قراریائی ہے اور ان مکون میں اسلام کا کیا مستغشل ہے۔

سید ًر قمطراز ہیں کہ مسلمان ممالک میں ایک ذہنی تشکش اور شاید زیادہ صبح الفاظ میں ایک ذہنی معر کہ بپاہے جسے ہم اسلامی افکاراور اقد ار اور مغربی افکار واقد ارکی کشکش مامع کہ ہے تعبیر کر سکتے ہیں۔

مولانالکھتے ہیں، میرے نزدیک یہی اس وقت مسلم ممالک کاسب سے بڑا اور حقیقی مسئلہ ہے۔ یہ مسئلہ نہ فرضی ہے نہ خیالی۔ ان کاخیال ہے کہ مغربی تہذیب بڑے موثر انداز سے منظم منصوبے کے تحت پھیل رہی ہے ، دوسری طرف مسلم ممالک کی اندرونی کمزوریوں نے تمام مسلم ممالک کے سامنے یہ سوالیہ نشان کھڑا کر دیا ہے کہ انہوں نے مغربی تہذیب کے بارے میں کیارویہ اختیار کرنا ہے۔ دوا پنے معاشرے کو موجودہ زندگی سے ہم آ ہنگ کرنے اور موجودہ زمان کھڑا کر دیا ہے کہ انہوں نے مغربی تہذیب کے بارے میں کیارویہ اختیار کرتے ہیں اور اس میں کی قدر ذہانت و جرات کا ثبوت دیتے ہیں؟ ذہانت اس اعتبار سے کہ انہیں مغرب سے جو پچھ حاصل کرتا ہے اس کا فیصلہ ذہانت اور عقل مندی سے کریں۔ اس سے صرف اس قدر لیس بھتا لینے کی ضرورت ہے اس سے کہ انہیں مغرب سے مرعوبیت کے بغیر اس کے ساتھ تعلقات قائم رکھیں۔

1 ندوی،اسلامیات اور مغربی مششر قین اور مسلمان،ص 97





No.3 2024

اس سے الگ تھلگ ہو کر مسلمان اپنے آپ کو ایک جزیرہ نہیں بناسکتے۔مولانا کے خیال میں مسلم ممالک کے مغربی تہذیب سے اپنے تعلق کی نوعیت پر ہی مسلم ممالک کے عالمی برادری میں مقام وکر دار اوران ممالک میں اسلام کے مستقبل کا دارو مدار ہے۔

## امت مسلمه كاتبذيب مغرب كے ساتھ تعلق كے حوالدسے مولاناكانقط نظرو تجويد

اس صورت حال میں موالانا ندوی مسلمانوں کو تہذیب مغرب کے ساتھ تعلق کے حوالے سے تجزیبہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ ایک رویہ تو سکتا ہے کہ ہم مغربی تہذیب کے بارے میں منفی رویہ اختیار کریں اس سے نفرت کریں۔ اس کی کسی قدر (Value))اور کسی انداز اور کسی طور طریقے اور انداز فکر کو تجول نہ کریں۔ اس بی کوئی مفید بات موجود ہے تو بھی اس سے استفادہ کرنے گریں اگر اس کی کسی چیز نے استفادہ کیا تو ہم اس تہذیب کے ممون احسان ہو جائیں گے۔ اس طرح ایک رویہ یہ ہو سکتا ہے کہ اس تہذیب کے بارے میں فیر جانبداری اختیار کر لی جائے۔ عملاً ان دونوں نقط بائے نگاہ یارویوں کا ختیجہ ایک ہی بر آمد ہو تا ہے کہ مغربی تہذیب سے کسی طرح کا کوئی بارے میں غیر جانبداری اختیار کر لی جائے۔ عملاً ان دونوں نقط بائے نگاہ یارویوں کا ختیجہ ایک ہی بر آمد ہو تا ہے کہ مغربی تہذیب سے کسی طرح کا کوئی عام نوی پہلوہ موجود ہے یا نہیں۔ ان نقط بائے نگاہ کا استفادہ نہ کیا جائے اور یہ نہ سوچا جائے کہ کیا اس میں ہمارے لئے کوئی تقلید ہے ، اس سے استفادے کا کوئی پہلوہ موجود ہے یا نہیں۔ ان نقط بائے نگاہ کا حالین نے مغرب کی سائنسی طریق کار، سائنسی انداز فکر کبھی اپنانے حالمین نے مغرب کی سائنسی طریق کار، سائنسی انداز فکر کبھی اپنانے نے مسلمانوں کے خلاف نہایہ جا برانہ انداز سے حکومت کی اور جس طرح سے اسلام کے خلاف مجائے والی تمام سہولیات کے ساتھ اپنی تہذیب و ثقافت کو مہلک سیمھنے لین طرف سے دی جانے والی تمام سہولیات کے ساتھ اپنی تہذیب و ثقافت کو مہلک سیمھنے والوں نے وہاں کی ہرشے سے نفرت کرنا ہے ایکان کا حصہ سمجھ لیا۔

مولاناابوالحن ان دونوں روّیوں کے حق میں نہیں ہیں۔ انہوں نے یہ فیصلہ صادر ہی نہیں کیا بلکہ اس کے منفی اثرات بھی وضاحت سے بیان کئے۔
ان کے خیال میں اس موقف کا مطلب یہ ہو گا کہ عالم اسلام اپنے آپ کو زندگی کی ترقی کی دوڑ میں پیچیے چھوڑ دے، ہم انسانی زندگی کے قافے سے الگ ہو کر بچھڑ جائیں۔ اس رویہ کو اپنانے سے اسلامی دنیا کا رابطہ باقی دنیا سے کٹ جائے گا۔ یہ چیز غیر فطری ہے کہ دنیا کے اندر بھی رہاجائے اور اپناالگ تھلگ ایک فکری و عملی جزیرہ بناکر اس کے اندر محدود ہو کر رہ جائیں۔ مولاناند دی کے الفاظ میں سمندر میں بہت سے ایسے جزیرے ہو سکتے ہیں لیکن خشکی میں ایسے جزیروں کی گنچاکش نہیں ہے اور فطریت انسانی سے جنگ کبھی کا مہاب نہیں ہوئی۔ 1

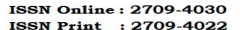
### تہذیب مغرب سے استفادہ کے نمایاں اُصول:

مولاناندوی مسلمانوں کو مغرب کے مثبت پہلوؤں سے استفادہ اور تقلید کی جمایت کرتے ہوئے علااور انسانی عقل اور فکر کے استعال کورواں دواں موان کی تنقین کرتے ہیں اور ثابت کرتے ہیں عقل و فکر کو استعال کرنے کا حکم تو اسلام نے دیا ہے۔وہ سورہ آل عمران کی آیات 190 – 191 سورۃ الانفال کی آیت نمبر 60 اور حدیث نبوی الکلمة الحکمة ضالة المؤمن فحیث وجدها فھو احق بھا (3) یاد دلا کر اس بات کی نشاندہی

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ندوی، اسلامیات اور مغربی مستشر قین اور مسلمان، ص110

<sup>ُ</sup> إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لَآيَاتٍ لِأُولِي الْأَلْبَابِ؛ الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللَّه قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَىٰ جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتُ هُذَا بَاطِلًا سُبُحَانَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ

³سنن ابن ماجه، كتاب الزبد، باب الحكمه، وار السلام للطبع والنشر، الرياض، 1999ء، حديث 4169





No.3 2024

کرتے ہیں کہ حکمت تومومن کی گم شدہ چیز ہے۔ مولانا کی اس ساری تنقید کا مقصد محض تنقید نہیں بلکہ خصوصاً ان مسلمانوں کو سمجھانا مقصد ہے جو اندھاد ھند اس کی تقلید میں اپنی بقاء سمجھ رہے ہیں۔ وہ مسلمانوں کے اندر سے مغربی تہذیب کار عب و دبد به نکالناچاہتے ہیں۔ وہ مشرق و مغرب کے در میان خلیج کو پاٹنے کی ان معنوں میں کوشش کرتے ہیں کہ مسلمان اس تہذیب کے اس حصہ سے استفادہ کریں جس میں کوئی مثبت بات موجو د ہے۔ اس کتاب میں انہوں نے ایک مصلح کے طویر مسلمانوں کو اعتدال کی راہ بتلائی ہے۔ <sup>1</sup>

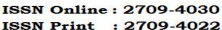
مولانا ندوی نے استغرابی تحریک کاتج باتی مطالعہ کرتے ہوئے اس کا بنیادی مقصد یہ بیان کیاہے کہ مستشر قین مسلمانوں کومشورہ دیتے ہیں کہ وہ اسلام کا ایک نیاایڈیشن تیار کریں۔انہوں نے مسلمانوں میں سے بھی اپناہم نوا گروہ پیدا کر لیاجوان کے نظریات مسلمانوں میں قابل قبول بنانے کے لئے کام کر تاہے۔ مولانالکھتے ہیں کہ اس نصف صدی کے اندر عالم اسلام میں اصلاح وتر قی (یعنی مستشر قین کے مقاصد کی پیمیل کرتے ہوئے تجد دو مغربیت ) کے جینے علمبر داریپداہوئے ان، خیالات،اعلانات اوران کے طریقہ کارمیں مستشر قین کی اس دعوت و تلقین کاعکس صاف نظر آئے گایہاں تک کہ مستشر قین کے ان خیالات کو ان معلمین وزئماء کے فکر وعمل کی اساس قرار دیا حاسکتا ہے اور اس کو ان کا مشترک منشور یعنی ( Manifesto ) کیا حاسکتا ہے۔ منتشر قین اسلام اقدار کی تحقیر اور مغربی اقدار کی اسلامی اقداریر فوقیت ثابت کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ ان مقاصد کے لئے وہ اسلامی اصولوں اور تعلیمات کی تحقیر کی کوششیں کرتے ہیں۔ ان کامقصد یہ ہو تاہے کہ مسلمانوں کارالطہ اول تواسلام سے کٹ جائے پاکم ہے کہ اول از کم کمزور پڑ جائے۔ ان کے ذہن میں اسلام کے بارے میں شکوک وشبہات پیدا ہو جائیں۔اس کے ان کے ذہن میں بید شک پیدا ہو جائے کہ اسلام موجودہ زمانے کی زندگی کے تقاضوں کو پورا کرنے سے قاصر ہے۔ یہ بات مستشر قین کا بغض ہی ہے کہ وہ اسلام کو تو فرسودہ قرار دیے ہیں اسلام کو فرسودہ کہتے ہیں لیکن قیدیم مر دہ تہذیبوں اور زبانوں کے احباءے لئے کوشاں ہیں۔ مولانا کھتے ہیں: انہوں نے قدیم ترین تہذیبوں اور زبانوں کے احباء کی دعوت دی جو اپنی زندگی کی صلاحیت اور ہر طرح کی افادیت کھو کرماضی کے ملیہ میں دفن ہو چکی ہیں اور جن کے احیاء کا مقصد مسلم معاشر ہمیں انتشاریپد اکرنے اور اسلامی وحدت کو مارہ بارہ کرنے ، اسلامی تہذیب اور عربی زبان کو نقصان پہنچانے اور حاہلیت قدیمہ کوزندہ کرنے کے سواکچھ نہیں ہو سکتا۔ لیکن اسلام کو جس کے بارے میں نشر قین ہی کے بڑے سنجیدہ لو گوں کی رائے ہے کہ اس نے تہذیب انسانی کے ارتقااور عقلی علوم کے فروغ میں بنیادی کر دار اداکیاہے ، اسے فرسودہ مذہب قرار دیتے ہیں۔مولاناندوی تحریک استشراق کے اس مہلک حربے کا بھی ذکر کرتے ہیں کہ انہوں نے قر آنی عربی کی بحائے عالمی اور مقامی زبانوں کورواج دینے کی حوصلہ افزائی کی۔اس کے لئے اسلامی ممالک میں انہوں نے اپنے ہم نواپیدا کئے جنہوں نے اس نقطہ نگاہ کا پر حار کیا کہ مقامی عربی کورواج دیاجائے ۔ اس کا نتیجہ یہ نکلا کہ قرآن کی زبان جوسب دنیا کے مسلمانوں کی زبان اور وحدت کی علامت تھی، اس کی بجائے گر د ہی زبانوں کورواج دے کر وحدت کو ختم کر دیا۔ مزید رہے کہ مسلمانوں کا تعلق نہ صرف قر آن ہے کٹ گیا بلکہ جتنا بھی دینی لٹریج متحدہ عربی زبان میں تھا،لوگ اس سے الگ ہو گئے ۔وہ سارادینی لٹریچر ان لو گوں کے لئے اجنبی بن گیا۔ عرب ہونے کے باوجو د عربی ان کے لئے اجنبی بن گئی۔ گویا قر آن کی بین الا قوامیت کی ایک بنیاد کو ختم کر دیا گیا۔ متشر قین نے عربی رسم الخط کی بجائے لاطینی رسم الخط اختیار کرنے کی حوصلہ افزائی کی۔اس کے فوائد وفضائل بیان گئے۔مولانالکھتے ہیں کہ متتشر قین کے مقاصد ہڑ دو درس تھے۔ وہ اہل مغرب کی کاوشوں کے اثرات کو بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔

(1) ان کی تصانیف اسلام کی بنیادوں پر تیشہ چلاتی ہیں۔

(ii) اسلامیات کے سرچشموں (قرآن، حدیث، فقه) کومشکوک قرار دیتی ہیں۔

\_\_\_\_\_

<sup>1</sup> مولاناندوی کی کتاب "مغرب سے پچھ صاف صاف باتیں" بنیادی طور پر مولانا کے ان خطبات اور مقالات پر مشتمل ہے جو انہوں نے یورپ اور ہندوستان کے مختلف مقامات پر دیے۔ان خطبات میں بڑے اشد لال وشواہد کے ساتھ کسی ابہام کے بغیر مغربی تہذیب پر تنقید کی اور اس کے منفی اور کمز ورپہلوؤں کی نشاند ہی گی۔





No.3 2024

- (iii)مسلم معاشره میں سخت ذہنی انتشار اور تشکلک پھیلاتی ہیں۔
- (iv)اسلام کے حاملین کی صلاحیتوں (اور ان کے مقام ومرتبہ )علمیت و ذہانت کو مشکوک بناتی ہیں۔
- (۷) ان میں فاحش علمی غلطیاں مصحکه خیز غلط فہمیاں ، زبان و قواعد سے ناواقف اور بعض او قات کھلی تحریفات کی ان میں بھر مارہے۔

## مولاناندوی کی آراء؛مطالعہ مغرب کے لیے مختلف طریقہ کار کا تعین:

ا ڈاکٹر فلپ کے ہٹی، اسلام اور مغرب، پر نٹنگ پریس، امریکہ، ۱۹۲۲ء

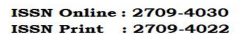


No.3 2024

نقط نگاہ متنشر قین کے بیان کردہ منفی اور تقیصی نقط نگاہ سے زیادہ موثر طور پر پیش کریں۔ یہ ایسی تصانیف ہوں جو اپنی تحقیقات کی اصلیت (Originality)، مطالعہ کی وسعت، نظر کی گہر ائی، ماخذ کے مستقد و معتبر ہونے اور محکم استدال میں مستشر قین کی کتابوں سے کہیں زیادہ مستقد و معتبر ہوں۔ ان کتابوں میں وہ تمام خوبیاں موجو د ہوں جن کی بناء پر مستشر قین کی کتابوں کو پند کیا جاتا ہے اور یہ ان تمام عیوب اور منفی پہلووں سے پاک ہوں جو مستشر قین اپنے مخصوص عزائم کے حصول کے لئے اپنی کتابوں میں سمو دیتے ہیں۔ دوسری طرف مستشر قین کی کتابوں کا علمی محاسبہ کیا جائے۔ حقائق اور اپنے اختراع کر دہ مخصوص انداز اور مخصوص ماخذ سے گھڑی ہوئی باتوں کو خلط ملط کرنے کی کاروائی اور عمل کو بے نقاب کریں۔ انہیں متن کے سیجھنے میں دانستہ علطیاں گل ہیں، ان کو منظر عام پر بھی لایا جائے ، غلطیوں سے جو اثر ات منظر عام پر بھی لایا سے مرتب ہوئے ، جو حقائق مسنج ہوئے ، حقائق کو دانستہ یانادانستہ غلطیاں گل ہیں، ان کو منظر عام پر بھی لایا جائے ۔ مولانانہ وی اس سلط میں کھتے ہیں ان کی دعوت و تلقین میں ان کی جو بد نیتی، نہ ہی اغراض اور سیاسی مقاصد شامل ۔ ان کے کمز در ماخذ کی نشانہ ہی کی جائے۔ مولانانہ وی اس سلط میں کھتے ہیں ان کی دعوت و تلقین میں ان کی جو بد نیتی، نہ ہی اغراض اور سیاسی مقاصد شامل ۔ ان کے کمز در ماخذ کی نشانہ ہی کی جائے۔ مولانانہ وی اس سلط میں کھتے ہیں ان کی دعوت و تلقین میں ان کی جو بد نیتی، نہ ہی اغراض اور سیاسی مقاصد شامل ۔ ان کی جو بد نیتی، نہ ہی اغراض اور سیاسی مقاصد شامل عبر ، انہیں طشت

از بام کیا جائے اور بتایا جائے کہ یہ اسلام اور ملت اسلامیہ کے خلاف کیسی گہری اور خطرناک سازش ہے۔ مطالعہ استشراق کے حوالے سے مولانا دو باز بام کیا جائے قلری زہر کو محض اس عمل سے زائل نہیں کیا جاسکتا کہ ہم خود الیں کتابیں ہیں جن میں ان کے پھیلائے ہوئے افکار کو صبح اسلامی تناظر اور حقائق و دلائل کی روشنی میں درست شکل میں پیش کریں بلکہ وہ تو اس سے آگے مستشر قین کے علمی عاہبے پر زور دیتے ہیں۔ احقاق حقائق کے لیے کئے گئے کام کو وہ ایجابی کام کہتے ہیں اور علمی محاہ کو سبلی وجوابی قرار دیتے ہیں۔ وہ کھتے ہیں کہ اس محاہ ہی جبر استشر اتی لٹریچر کے زہر سے ان مسلمان طلبہ کو جو پورپ کی یونیور سٹیوں میں زیر تعلیم ہیں یا ملی یونیور سٹیوں سے تعلیم حاصل کر رہے ہیں ، بچایا نہیں جاسکتا ہے جہ مسلمان طلبہ اس کا اس سے متاثر ہونایقین امر ہے۔ مولانا فرماتے ہیں جب تک مسلمان طلبہ اس اثر ہے آزاد نہ ہوں ، اسلامی ممالک برابر فکری انتشار اور دینی ار تداد کے خطرہ سے دو چار رہیں گئے۔ یہی طلبہ آگے چل کر اسلامی ممالک میں افتدار میں ۔ آئیں گی یا اخبیں کی اسلامی ممالک بیں افتدار میں افتدار میں گئے ہوئے وہ ہوئے وہ کے دان ہوں نے جو انہوں نے کہا خیر مسلمان کی میا کہ اسلام کے بارے میں ان استشراقی کتابوں سے سیھا ہے۔ یعنی وہ اس نظر ہے کے حامل رہیں گئے کہ اسلامی تعلیمات پر عمل کر اعلاب ہیں کو آورد وہ اسلام کی ترتی کی راہ میں صدیت حائل ہوں کے دورات کی آزادی اور دائرہ کار کے اعتبار سے وہ مغربی فکر کے حامل ہوں گے۔ دہ بہ ہو گئی راہ میں صدیت حائل ہوں گے۔ وہ اس نقطہ فکاہ کو سوج پر مادہ ہو گئی ہو گئی۔ حکم نام ریاست کا قیام ایک ناممن کام ہے۔ ان کو سوج پر مادہ ہو تی کہ کی راہ میں صدیت حائل ہو گئی۔ حکم ان ہو گئی۔ حکم گئی ہو گئی۔ حکم ان ہو گئی۔ حکم گئی ہو گئی۔ حکم ان ہو گئی۔ حکم گئی ہو گئی۔ حکم

اہل مغرب کے اعتراضات والزامات کا جواب دینے کے اعتبار سے اگر مولاناندوی اور ڈاکٹر حمید اللہ کے اسلوب کا تقابل کیا جائے تو معلوم ہو تا ہے کہ مولاناندوی کے روبیہ میں قدر سے فرق ہے۔ ڈاکٹر حمید اللہ کس کانام لے کر اس کی فکر کی مذمت کرنے کو زیادہ مناسب نہیں سبجھتے جب کہ مولاناندوی کی تخصوص مقد ارر کھتا ہے "کے الفاظ تحریرات میں علمی وفکری محاہے اور مستشر قین کی فکر میں زہر کی موجود گی اور بیہ کہ ہر مستشر ق اپنی فکر میں زہر کی ایک مخصوص مقد ارر کھتا ہے "کے الفاظ موجود ہیں۔ مولاناندوی نے استشر افی اثرات ختم کرنے کے لئے بڑی موثر تجاویز بھی دی ہیں۔ ان میں ہدایت بیہ ہے کہ اہل مغرب کے ماہرین کی جانب سے مسلمانوں کو ان کے دین سے بدگمان کرنے کے لئے بیہ شوشا چھوڑا جاتا ہے کہ اسلام ایک پر انامذ ہب ہے۔ زمانے کے مسائل اور تقاضے بدل چکے ہیں، اس مسلمانوں کو اس نہیاد کو ختم کرنے اور اسلام سے مسلمانوں کے تعلق کو محض نماز روزے اور چند عقائد تک محدود ہو جانے کے پروپیگیڈہ کو ختم کرنے اور اسلام سے مسلمانوں کو چاہیے کہ وہ جدید سائل کو ساتھ ساتھ چلانے کے لئے مسلمانوں کو چاہیے کہ وہ جدید سائل کو ساتھ ساتھ چلانے کے لئے مسلمانوں کو چاہیے کہ وہ جدید سائل کو ساتھ ساتھ چلانے کے لئے مسلمانوں کو چاہیے کہ وہ جدید سائلنی، معاشر تی، معاشی اور سیاسی تقاضوں اور مسائل کے حل میں اسلام اور جدید مسائل کو ساتھ ساتھ چلانے کے لئے مسلمانوں کو چاہیے کہ وہ جدید سائلنی کو معاشی وہ معاشر تی، معاشی اور سیاسی تقاضوں اور مسائل کے حل میں اسلام اور جدید مسائل کو ساتھ ساتھ چلانے کے لئے





No.3 2024

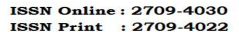
اجتہاد کریں۔اس سلسلے میں علامہ محمد اقبال کی فکر و تشر سے مد دلی جائے۔ ان کاخیال ہے کہ اس کام کے لئے مطلوبہ صلاحیتوں کے حامل علاءاگر چہ خال خال ہوں گے لیکن ایسے لوگ میسر آسکتے ہیں جو دینی حقائق کی اہدیت، زندگی کی صلاحیت علمی تنقیدوں اور ماہر انہ تحلیل و تجربہ سے تہذیب جدید کے طلسم کو توڑ سکیں۔

مغربی تہذیب کے پھیلائے ہوئے اس زہر (مسلمانوں کوان کے دین سے برگشتہ کر کے ان کادین سے تعلق توڑ دیاجائے) کوزا کل کرنے کے حوالے سے مولانا ندوی مایوس نہیں ہیں بلکہ فرماتے ہیں: "جدید تعلیم یافتہ طبتہ جو مخصوص حالات کی وجہ سے مغربی افکار سے متاثر ہوا ہے، اپنی فہم و فراست کی صلاحیت کی سلامتی کی وجہ سے قبول حق کی استعداد و صلاحیت سے محروم نہیں۔ اگر اس طبقہ کے ذہن میں گردش کرنے والے سوالات و اشکالات کے حوالے سے مطمئن کر دیاجائے تو یہ اپنے قوت فیصلہ، قوت عمل اور حقیقت کو تسلیم کر لینے کے حوالے سے دو سرے لوگوں سے ممتاز ہے۔ فہم و فراست سے مہرہ وربیہ طبقہ جب کسی بات کو درست سمجھ لیتا ہے تو پھر اس کے لئے قربانی و سیام کر یہ کھانے میں کوئی کو تابی نہیں کر تا۔ ان لوگوں کے دلوں سے سرہ وربیہ طبقہ جب کسی بات کو درست سمجھ لیتا ہے تو پھر اس کے لئے قربانی و میں مفتی عبدہ، جمال الدین افغانی اور حسن البناء کے نام دے ہیں۔ اس طرح میں اسلام کے لئے سپاعشق موجود ہے۔ "مولانا نے الیی شخصیات کی مثال میں مفتی عبدہ، جمال الدین افغانی اور حسن البناء کے نام دے ہیں۔ اس طرح ہیں اسلام کے لئے حوالوں کو دین سے مانوس کرنے کی کوشش کریں، ان کے ذہنوں کی شکنوں کو دور کریں جو مغرب کے مخصوص مز ان کی تعلیم نے ڈال دی بیں اور ان کے اندرا بیان کی اس چنگاری کو جو اب بھی ان میں موجود ہے اسے متحرک کرنے میں کامیاب ہو جائیں۔ تو بہت سے مفید نتائے نکل سکتے ہیں۔ اس میں موجود ہے اسے متحرک کرنے میں کامیاب ہو جائیں۔ تو بہت سے مفید نتائے نکل سکتے ہیں۔ است مسلمہ کے فکری، تیز میں وظمی غلیہ کے لیے مولانات کی اس چنگاری کو جو اب بھی ان میں موجود ہے اسے متحرک کرنے میں کامیاب ہو جائیں۔ تو بہت سے مفید نتائے نکل سکتے ہیں۔ اس مصدم سلمہ کے فکری کرتے میں کامیاب ہو جائیں۔ تو بہت سے مفید نتائے نکل سکتے ہیں۔

مولاناندوی کے ایک در دمندانسان کی طرح امت مسلمہ کے فکری وعلمی غلبہ کے لیے اپنی کتب ومقالات میں آراء و تجاویز پیش کی ہیں۔ جن کا احصاء ان سطور میں کیا جارہاہے۔

مولاناندوی دعوت دین کاکام کرنے والے لوگوں کو خصوصی طور پر اس طرف توجہ دینے کی تلقین کرتے ہیں کہ ان ہی کی عدم توجہی کی وجہ سے بیہ نوبت آئی ہے کہ نوجوانوں میں بد دلی پیدا ہوئی ہے اگر بیہ حضرات اس طبقہ پر اپنی توجہ مرکوز کریں توعالم اسلام میں ارتداد کا جو خطرہ پیدا ہوا ہے اسے روکا جاسکتا ہے۔

- مولاناندوی نے تحریک استفراب اور تہذیب مغرب کے مقابلے میں مسلمانوں کولا تحہ عمل دیے ہیں کہ امت مسلمہ اپنے منصب کا ادراک کرے۔ وہ امت مسلمہ کو سمجھاتے ہیں کہ وہ دعوت والی امت ہے۔ اس سلسلے میں وہ قر آن حکیم کی آیات کی روشنی میں واضح کرتے ہیں کہ بید امت «خیر امت ہے جس کا مقصد تخلیق دنیا کو خیر کی راہ پر چلا تاہے۔ مغرب کے مادی انکار اور تہذیب مغرب کے مادی رجحانات اور مادی ترقی سے مرعوب ہو کر مغرب زدہ ہو جانے والے نو جو انوں کو احساس دلاتے ہیں کہ اسلام دنیا ہی کو آخری مقصد قرار نہیں دیتا بلکہ آخرت کی مسئولیت بھی مسلمان کے سامنے ہوئی چاہیے۔ وہ مسلمانوں کو یہ باور کر واتے ہیں کہ ان کی بقاء اسی میں ہے کہ وہ سائنسی اور مادی ترقی اور علوم وفنون میں مغرب سے استفادہ کریں۔ وہ امت مسلمہ کو بہت سے شرعی دلاکل کے ساتھ باور کر داتے ہیں کہ اسلام تسخیر کا نات کا حکم دیتا ہے۔ اسی طرح اللہ کی دی ہوئی نعتوں ہے استفادہ کرنے ہیں تو استفادہ کرتے ہیں تو استفادہ کرتے ہیں تو مائن نہیں ہو تا۔ اس کے برعکس اگر وہ مغرب کی مادی ترقی سے استفادہ کرتے ہیں تو وہ انسانی زندگی کے ارتقاء کسی صورت بھی ذہب اس میں حاکل نہیں ہو تا۔ اس کے برعکس اگر وہ مغرب کی مادی ترقی سے استفادہ کرتے ہیں تو وہ انسانی زندگی کے ارتقاء کسی صورت بھی نہیں گے۔
- 2. مولاناندوی، علامہ اسد کی کتاب Road to Makkah کا ایک اقتباس پیش فرماتے ہیں کہ اگر مسلمان جیسا کہ ان پر واجب ہے صنعتی علوم وفنون کے نئے ذرائع اپناتے ہیں تووہ صرف ارتقاء وتر تی کی فطری خواہش اور جذبہ سے کرتے ہیں۔ مولاناندویؒ اس بات کی بھی وضاحت کرتے

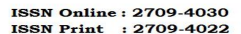




No.3 2024

ہیں کہ اگر ہم مغرب کی سائنسی اور مادی ترقی سے استفادہ کرتے ہیں تواسے تقلید نہیں کہا جائے گا، بلکہ یہ ایک فطری عمل ہے کہ ایک تہذیب ایپ سے سے پہلے علمی و ثقافتی ورثہ سے استفادہ کرتی ہیں ممالک میں اسلامیت و مغربیت کی شکش کے صفحہ 277 سے 316 تک انہوں نے بڑے موثر انداز سے ملت اسلامیہ کولائل کے ساتھ یہ بات سمجھائی ہے کہ انہیں ہر صورت مغرب کی مادی ترقی سے استفادہ کرناچاہیے۔ اس سے مسلمانوں کی مجموعی زندگی میں تحرک پیدا ہوگا۔ یہ تحرک ایک طرح سے وقت کی ضرورت بھی ہے اور دینی اعتبار سے تقاضا بھی ہے کہ اسلام جمود کو پہند نہیں کر تاہ اس اعتبار سے بھی ضروری ہے کہ مسلمانوں کو الزام دیا جارہاہے کہ ان کادین پر اناہو چکا ہے۔ ترقی کی راہ پرگامز ن ہونے سے یہ الزام بھی غلط ثابت ہو جائے گا۔ ہمارے موضوع زیر نظر کے حوالے سے ہر چیز خلیق نظامی نے پچھ نکات بیان کئے ہیں کہ ہمیں موجو دہ حالات میں کیا کرنا بیا ہیں۔ ان کی تجاویز یہ ہیں۔

- 3. علوم اسلامیہ میں تحقیقی کے لئے اعلی درجہ کے مراکز قائم کئے جائیں۔ تمام دنیاسے اسلام علوم وفنون کے ماخذان مراکز میں جمع کئے جائیں۔ جس طرح مولاناعبدائی نے الثقافة الاسلامیة فی المهند میں ہندوستان کے ثقافتی ذخیرے کو مع کیا۔ بروکلمان کے کام کو بھی سامنے رکھا جاسکتا ہے۔ اور ڈاکٹر فواد سیز گین نے اس مشن کو کیسے آگے بڑھا یا اور استفادہ کے کیا اصول وضع کیے اور تاریخ تہذیب میں بلند مقام کیسے حاصل کیا جا سکتا ہے۔
- امت مسلمہ کواہل مغرب کے موقف کے رد کے لئے بہت ہے ایسے مآخذ کی ضرورت ہو گی جواس وقت مغربی ممالک کے قیضہ میں ہیں اور مسلم ممالک پر استعاری قبضہ کے دوران انہوں نے یہ کتا میں مغرب میں منتقل کر لی تھیں۔ان ماخذ تک رسائی اہل مغرب کو تو ہے لیکن مسلمانوں کے لئے اپیاممکن نہیں ہے۔اس لئے ضروری ہے کہ کسی نہ کسی طوریران ماخذ تک رسائی کی صورت پیدا کی جائے۔ پہلے تواس طرح کے مسروقہ ماخذ کا کھوج لگایا جائے کہ یہ کس کس ملک کے قبضہ میں ہیں۔اس کے میدان ماخذ تک رسائی لگا کے لئے خواہ ان ممالک کے ساتھ معاہدے کیے جائیں یا کوئی اور شکل پیدا کی جائے۔خو د مسلمانوں کے پاس مختلف کتب خانوں میں بیہ کتب محض ماضی کی یاد گار کے طور پریڑی ہیں ،انہیں شائع کہا جائے۔ تمام عالم اسلام تک نیٹ کے ذریعے ان مآخذ کی تشہیر کی جائے۔ ہر شخص کی رسائی ان ماخذتک ہوتا کہ شختیق کے دروازے تھلیں۔ اس بات کو کلیدی حیثیت حاصل ہے کہ اہل مغرب کے اعتراضات کے جواب کے لئے کیااسلوب اختیار کیا جائے۔الزامی انداز اینایا جائے باجار جانہ رویہ اختیار کیاجائے۔ پروفیسر خلیق نظامی لکھتے ہیں:"سر سیدپورپ کی تقلید میں پیش پیش تھے،لیکن انہوں نے متتشر قین کے خلاف آواز اٹھانے میں یے پناہ عزم،غیر معمولی جرات اور جیرت انگیز عملی تبحر کا ثبوت دیااور خو د متنشر قین کے وضع کر دہ ہتھیار ان کے خلاف استعال کیا۔ مزید لکھتے ہیں: آج سائنس کے انقلابی انگشافات اور ترقیوں نے زمان و مکان کی پہنائیاں ختم کر دی ہیں اور فکر و نظر کے نئے سانچے وجو دہیں آرہے ہیں۔ بعض کام جدید سائنسی نظریات و تجربات سے باخبر ہوئے بغیر انجام نہیں دیے جاسکتے۔ اس سلسلے میں علامہ اقبال نے کہا تھا: اسلامی ثقافت کے مورخ کی مشکل زیادہ تر اس سب سے ہے کہ عربی کے ایسے علاء تقریباً مفقود ہیں جو سائنس کے مخصوص شعبہ جات کے تربت بافتہ ہوں۔ پروفیسر خلیق نظامی کا خیال ہے کہ بعض دینی علوم کا نئے انداز سے مطالعہ ضروری ہو گیا ہے۔ قرآن کے Semantic مطالعہ IZUTSU کے ہاتھ سے لے کر آگے بڑھا تا ہے۔علامہ اقبال نے ایک طویل عرصہ قبل فرمایا تھا کہ فقہ اسلامی وعصر حاضر کے تحقیقی اصول و مزاج کے مطابق پیش کرناچاہے اور اس کام کواپ زیادہ عرصہ کے لئے ملتوی نہیں کیا جاسکتا۔ علامہ اسد کانقطہ نگاہ بھی یہی ہے کہ اس میں کوئی شک کی بات نہیں کہ جارے اسلاف نے اسلامی قانون کے شعبے میں بڑا گراں مایہ کام کیا ہے۔ اب اس بات کی ضرورت ہے کہ اس سم مایہ کو حدید مسائل اور ضروریات کے مطابق منطبق کیاجائے۔علامہ اقبال کا تو نقطہ نگاہ ہی ہیہ ہے کہ آج کے دور کامجد دوہ ہو گا۔ یہ کام اس لئے ضروری ہے کہ مستشر قین مسلمانوں کومشورہ دے رہے ہیں کہ ان کا دین پر اناہو چکاہے،سائنس اور ٹیکنالوجی اور دیگر علوم کی بے تحاشہ ترقی نے نئے مسائل پیدا کر دیے





No.3 2024

ہیں۔ اہل مغرب بڑے موثر دلاکل سے اپنے طور پریہ ثابت کرتے ہیں کہ مسلمانوں کے علمی ودیلی ماخذییں بیان شدوبا تیں ترمیم واصلاح طلب ہیں۔ یہ الگ بات ہے کہ یہ تجدیدی کام اسلامی نصوص کی الفاظ اور روح کے ساتھ پابندی کرتے ہوئے اجتہاد کے مسلمہ اصولوں کے مطابق تشر ت و تعبیر دین کاکام کرناہو گا۔ تعبیر و تشر ت دین کاکام مغرب کے تجویز کر دہ خطوط پر ہر گزنہیں ہوگا۔ لیکن جب مسلمان ایسانہیں کررہے تو مسلمان نوجوانوں کو اس سلسلے میں احساس کمتری ہو تا ہے کہ موجو دہ زمانے میں ترقی وار نقاء کی دوڑ میں ان کاکوئی کر دار نہیں ہے۔ چنانچہ اپنے اس مسلمان نوجوانوں کو اس سلسلے میں احساس کمتری کو منانے کے لئے دین سے فرار اور انحر اف بلکہ ایک طرح سے بغاوت کرتے ہوئے اس طرح کے مسلمان بن گئے ہیں جن کی احساس کمتری کو منانے کے لئے دین سے فرار اور انحر اف بلکہ ایک طرح سے بغاوت کرتے ہوئے اس طرح کے مسلمان بن گئے ہیں جن کی خواہش لارڈ میکالے نے 1860ء میں اپنے نصاب تعلیم کی تفکیل کے وقت کیا تھا اور کہا تھا کہ میں نے اپنانصاب تعلیم تیار کر لیا ہے جے پڑھ کر مسلمان اگر عیسائی نہیں بنیں گے تو کم از کم مسلمان بھی نہیں رہیں گے۔ مسلمانوں کے اس فکری ارتداد کوروکنا ہے تو دین کی نئی تشر ت تحبیر کاکام کرنا پڑے گا۔

اسلامی تاریخ، ند ہب اور تھرن کے متعلق ایسے دائرۃ المعارف (Encyclopedic) نوعیت کی کتابیں تیار کی جانی چاہیں جن کی معلومات معتبر اور نقط نگاہ معروضی ہواور جن سے ان تمام غلط نظریات کی اصلاح ہو تحلف طریقوں سے پھیلائے گئے ہیں لیکن ایک بنیاد کی سوال ہیہ ہے کہ مستشر قیمین کے رد میں کتابوں کی شاید اس وقت کی نہ ہو، اصل اور حقیقی ضرورت اس بات کی ہے کہ مستشر قیمین کو ان کا جو اب ان کے اسلوب زبان، اسلوب استدلال، اسلوب بیان میں بات کی جائے۔ اگر ایک مستشر ق تاریخی شواہد کو اپنے مخصوص مقصد کی تائید کے لئے مخصوص انداز سے تر تیب دے کر، ان سے مخصوص نقشہ بناکر مخصوص تناظر میں بات کر تا ہے تو ہمیں بھی تاریخی مناظر کو ہی حقیقت حال کے مطاب کے حوادر سے منطوب نقشہ بنا کر مخصوص تناظر میں بات کر تا ہے تو ہمیں بھی تاریخی مناظر کو ہی حقیقت حال کے مطاب کے دوائل مرتب کر تا ہو گا کہ ان کا استدلال جن بنیادوں اور مسلمات پر تشکیل دیا گیا ہے، ہمیں بھی نفسیات ہی حقیقت کیا ہے۔ وہ مسلمات ہی مقورت حال ہے جو انسانیکلوپیڈ یا آف اسلام مرتب کیا ہے، مسلمان می مالک اس کے مقالت کی حقیقت کیا ہے۔ اس کا ترجمہ کیا گیا ہے۔ اس کو جو ہمیانوں جو انسانیکلوپیڈ یا آف اسلام مرتب کیا ہے، مسلمان میں معالیوں سے مقالہ کیا گیا ہے۔ اس کا ترجمہ کیا گیا ہے۔ اس کی حقیقت کیا ہے، مسلمانوں کے موقف سے مگر ات تھے، وہاں صبح مقالات کا اضافہ کیا گیا ہے۔ اس بات کی ضرورت ہے کہ مسلمانوں خود اس انداز اور معیار کاکام کریں۔ ان کے پاس وسائل اب پیدا ہو چکے ہیں، افراد بھی تیار کئے جاسمتے ہیں۔ اس بات کی ضرورت ہے کہ مسلمان معلی ساتھ تمام اسلامی مغربی جدید اور قدیم مآخذ سے مکمل طور پر آراستہ علیاء کے بورڈ جدید بین الا قوامی معیار کادائرۃ مکمل سنجیدہ منصوبہ بندی کے ساتھ تمام اسلامی مغربی جدید اور قدیم مآخذ سے مکمل طور پر آراستہ علیاء کے بورڈ جدید بین الا قوامی معیار کادائرۃ المحادف تیار کریں۔

#### خلاصه بحث

مولاناسید ابوالحسن ندوی ایسے مفکر ہیں جنہوں نے تہذیب اسلامی اور تہذیب مغرب کاعلمی و تحقیقی اسلوب ونقطہ نظر سے مطالعہ کیا ہے اور اس کے لیے متعدل تجزیاتی اسلوب اختیار کیا ہے ، اور اسکے بعد مسلم امہ کے لیے لائحہ عمل تجویز کیا ہے کہ وہ کس طرح افکارِ مغرب کا مقابلہ کر سکتے ہیں اس کے لیے متعدل تجزیاتی اسلوب اختیار کرنے کی تلقین کی ہے اس سے قوت حاصل ہوگی اور تہذیب جدید کے فائدہ مند علوم اور وسائل سے استفادہ کرنے میں کوئی حرج نہیں ، اس کے لیے جدید Infermation کے ذرائع ، ٹیکنالوجی، سائنسی علوم میں مہارت حاصل کرنے کی بھی اشد ضرورت ہے۔ "خذ ماصفاد کا ماکدر" کے اصول کے تحت عمل کیا جاسکتا ہے۔ مغربی تہذیب کے بارے میں مولانا کا نقطہ نگاہ یہ ہے کہ یہ منفی و شبت ، مفید وغیر مفید کا بل ونا قص اجزاء کا مجموعہ ہے۔ اس تہذیب کے اندر ایسے حقائق اور حتی و بدیجی عناصر بھی ہیں کہ جن کا کوئی سلیم العقل شخص انکار نہیں کر سکتا اور جن حقائق اور حتی و بدیجی عناصر بھی ہیں کہ جن کا کوئی سلیم العقل شخص انکار نہیں کر سکتا اور جن حقائق اور حتی و بدیجی عناصر بھی ہیں کہ جن کا کوئی سلیم العقل شخص انکار نہیں کر سکتا اور جن حقائق اور حتی و بدیجی عناصر بھی ہیں کہ جن کا کوئی سلیم العقل شخص انگار نہیں کر سکتا اور جن حقائق اور حتی و بدیجی عناصر بھی ہیں کہ جن کا کوئی سلیم العقل شخص انگار نہیں کر سکتا اور جن حقائق اور حتی و بدیجی عناصر بھی ہیں کہ جن کا کوئی سلیم العقل شخص انگار نہیں کر سکتا اور جن حقائق اور حتی و بدیجی عناصر بھی ہیں کہ جن کا کوئی سلیم العقل شخص انگار نہیں کر سکتا اور جن حقائق کی مسلم سندہ بھی ہیں کہ جن کا کوئی سلیم العقل شخص انگار نہیں کر سکتا اور حتی و بدیجی عناصر بھی ہیں کہ جن کا کوئی سلیم العقل میں میں میں میں سند سندہ بھی ہیں کہ جن کا کوئی سلیم العقل میں میں سکتا ہوں میں میں سکتا ہوں کی سکتا ہوں سکتا ہوں کی سکتا ہوں کی سکتا ہوں میں سکتا ہوں میں میں سکتا ہوں کے ان پر میں میں سکتا ہوں کی سکتا ہوں



ISSN Online: 2709-4030

ISSN Print : 2709-4022

Vol.8

No.3 2024

کرنے کی وجہ ہے ہی مغرب ترقی کی راہ پر گامز ن ہواہے۔ بلکہ اگریوں کہاجائے کہ یہ حقائق ترقی وارتقاء میں اس قدر اہم ہیں کہ ان حقائق کو تسلیم کرکے ان یر عمل پیراہونے میں ہی ترقی کاراز مضمر ہے۔

### سفارشات

مولانا سیدابوالحن ندوی کی فکرسے استفادہ ومطالعہ کے بعد اہل علم وفن ارباب حل وعقد کے لیے چند سفار شات پیش کی جاتی ہیں۔

- 1. دیگرمشاہیر امت کی طرح مولانا سیدابوالحن ندوی کی فکر وبصیرت اور کتب کوبا قاعدہ علوم اسلامیہ کے نصاب کا حصہ بناناچاہیے۔
- الحاد و فکر کاجو نفو د مسلم ممالک میں ہو رہاہے اس کے لیے با قاعدہ علمی Discusses کی ضرورت ہے جس سے نوجوانان ملت کو تعمیری امور و تحقیق پر لگایا جاسکتا ہے۔
- مولاناسید ابوالحن ندوی کے افکار پر علمی و تحقیقی نوعیت کاکام کروانے کے لیے جدید بین الا قوامی منصوبہ بندی کے ساتھ دائرۃ المعارف انسائیکلوییڈیا کی تیاری کی ضرورت ہے۔
- مغربی ممالک کی یونیورسٹیز کے شعبہ ہائے دبینیات و الہیات کے ساتھ باہمی معادلہ کے ذریعے سیمینارز، کا نفرنسز کا انعقاد کیا جائے اور مولانا سید ابوالحسن ندوی،علامه اسد،مولانامو دودی، ڈاکٹر محمود غازی جیسے مفکرین کی آراء کوتر قی دی جائے۔